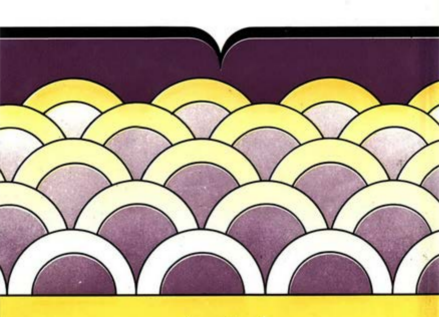
ै. दें हें के के जिसे

في سُبيل مُوسوعُ فلسفْ يتر

# برجسون



فالرومكتنبة المجلكك

في بيل موسكوعة فلسكفتة

# هنري برجسكولي



## جميع الحقوق محفوظة ومسجلة للناشر 1991

كار و مكتبة الهلإل سبت الشه بئر العبد دشارع مخرزل دينانة برح الضاحية أ ملك دار و مخيبة الملال تلفون: ۱۳۵۰ م ۱۹۱۹ (۱۹۵۰ تا ۲۳ ۲۵۱۹ ۱۹۵۱ مفسر: ۱۶۹۰ خلبون: ۱۹۸۰ ۱۹۸۹ (۱۹۹۰ تا طبون: ۱۹۸۰ ۱۹۸۹ تا ۱۹۸۰ تا نافصر فاکسر: (۱۹۵۹ تا (۱۹۹۹) با صف ت-۱۹۵۱ تا ۱۳۵۰ تا نیزوت آسال



#### مقدمة

هنري برجسون من كبار الفلاسفة الذين قدموا للبشرية خدمات فكرية عظيمة ، سجلت على صفحات التاريخ بأحرف من نور ، لتضيء للانسانية دروب المعرفة ، وتدلها على مسالك الطاقات الروحية الكامنة في الوجود والموجودات •

ولم تقتصر فلسفة برجسون على تعريف الطاقة الروحية التي تعشعش في باطن الانسان فعسب ، ولكنها تعدتها الى السلب والايجاب ، حيث نلاحظ مواقف برجسون السلبية الهادفة الى تحليل وانتقاد وجهات نظر أصحاب المذاهب العلمية ، بالاضافة الى مواقفه الايجابية الناهدة الى ايجاد العلول للمشاكل التي شعر بضرورة معالجتها لأن الآراء التي قيلت فيها غير كافية ولا وافية ،

وبعد وفاة برجسون بخمسة أيام خطب بول فالري في الجلسة التي أقامها المجمع العلمي في ٩ كانون الثاني سنة ١٩٤١ مبلغا أصحابه نبأ وفاته فقال : « كان يرجسون قخر هذا المجمع ، انــه الفيلسوف الكبس، والكاتب العظيم، والصديق الحميم للناس أجمعين • عمل مخلصا ، ويكاف امكاناته ، لتوحيد القلوب ، ولنشر الفضيلة والمثالية المليا ، ممتقدا بأن هذه الوحدة في الصف ، كان يجب أن تسبق وحدة القوى ، والهيآت السياسية ، ولكن ، هل كان ما يجب أن نلمسه عكس ذلك يا ترى ؟٠٠٠ كان هنري پرجسون وجها متفوقا صافيا نقيا من وجوه رجال الفكر ، ولربما كان أحد أولئك الرجال الأواخر في الزمن الذي فكروا تفكرا خالصا، عميقا ، متفوقا ، في عصر يفكر الناس فيه أقل فأقل ، حيث يخيل لنا أن العضارة تتحول ، يوما بعد يوم ، الى مجرد الذكريات التي تحتفظ بها من غني حضارة متنوعة الاشكال،ومن دفق نتاجها العقلاني، العر ، بينما نلمس عن قرب مختلف أشكال البؤس، والكبت ، والقلق ، تحط بالهمم ، وتقعد بالمشاريع الفكرية ، حتى ليبدو ، هنا هنري برجسون كأنه من عصر قد انقضي ، وكأن اسمه آخر اسم في تاريخ

الفكر الأوروبي (١) ، •

من الواضح أن برجسون قد أطل على العالم بفلسفته التعليلية النقدية ، المنبثقة من صميم تفاعلاته المقلانية ، في الوقت الذي كان فيه الصراع معتدما بين المذاهب والأفكار الفلسفية المتضاربة والمقلسفية ، مفاهيم ادراكية حسية ، منطلقة من معطياته الفكرية المثالية ، الاخلاقية الفياضة ، الفريدة في نوعها،التي فصلته عن المدارس الفلسفية المعصرية ، حتى عن التي ربما وافقها في بعض الأفكار ، وانسجم معها في بعض الآراء .

وعندما نعاول أن نغوص في أعماق فلسفة برجسون ، ونلقي الأضواء الساطعة لنكتشف أسس فلسفته ، ومظاهرها المتعددة ، لا بد لنا من التطلع الى أفكاره المتعلقة بالشعور والحياة ، وتعليله لآلية الفكر ، والممكن والواقع، والزمان والمكان ، والروح والمادة ، والكيف والديمومة ، ونقد التفسير العلمي والجبرية العلمية •

<sup>(</sup>۱) اندریه کریسون: برجسون ص ۱۹۰

ومما لا شك فيه أن الفيلسوف برجسون قد أقام مذهبا روحيا ودأب على دحض الآلية ، وتقرير الحرية الانسانية ، من حيث هي واقعة مباشرة من وقائع الشعور الانساني • لذلك يمكننا أن نعتبر برجسون أول المجددين للفلسفة الافرنسية منف نهاية القرن السابع عشر ، حين نشر مالبرانش كتبه الفلسفية •

ومن الملاحظ أن برجسون قد اتجه الى نقد التفسير العلمي الرياضي للظواهر النفسية وعالج بأسلوب تعليلي دقيق مسألة التعبير عن الكيفيات النفسية وعما يقوم بينها من ارتباطات تعبيرا فيزيقيا رياضيا و لذلك نجده يهتم في الفصل الأول من كتابه « مقأل عن معطيات الشعور المباشرة » بمناقشة المفكرين الذين أسسوا علم السيكوفيزيقا ولكنه لم يقف عند عرض تلك الأفكار ونقدها ، بل أراد بمناسبتها أن يوضح لنا موضوعات رئيسية ثلاثة هي : طبيعية كل حال من أحوال النفس ، ثم اتصال الحالات الشعورية في صيفة الديمومة ،

ويبين برجسون أن ادراكنا للشدة في العالات

النفسية المختلفة يرجع اما الى تقديرنا لعدد العالات البسيطة التي تتسرب الى العالة الأصلية وتنضاف اليها ، كما هو الأمر في العالات النفسية القائمة بذاتها أو المكتفية بنفسها مثل المشاعس العميقة والانفمالات العادة ، واما الى تقديرنا لكم الملل الخارجية ومزجنا بين المؤثر الفيزيقي والعالة النفسية، كما هو الأمر في العالات الشعورية المتمثلة عن سبب خارجي أو التي تصاحبها تغيرات جسدية مثل الاحساس بالصوت أو بالعرارة أو بالثقل أو بالضوء .

ويرى برجسون ان فكرة الشدة تقوم عند التقاء تيارين يحمل الينا أحدهما من الخارج فكرة المقدار الممتد، ويحمل الينا الآخر من أعماق الشعور صورة الكثرة الباطنية و واذا أمعنا النظر في الحالات النفسية الأولى، أي العالات الصرفة التي لا علاقة لها بالامتداد مثل الفرح أو العزن أو الهوى أو الانفعال الجمالي، تبين لنا أن هذه العالات كيف محض، وأن درجات الشدة ليست الا تبدلات كيفية فمشاعرنا تتغير في كيفيتها كلها، ونعن انما نشاهد تتاليا في الكيفيات المختلفة لا تزايدا كميا في العالة ذاتها و

ان الرغبة الضعيفة مثلا قد تتعول الى هوى عميق ، فيبدو لنا أنها قد ازدادت شدة بينما هي في واقع الأمر قد نفذت الى عدد أكبر من العناصر النفسية وصبغتها بلونها الخاص فتغيرت بالتالي جميع احساساتنا وأفكارنا • فليست الرغبة اذن كما يتزايد وانما هي كيف يتغير •

وعلى العموم فان فلسفة برجسون ونظريت الشخصية للادراك الحسي ، وللدور الذي يلعب الجسد في حياة الأفراد • فالمعطى في نظره ، مجموع الصور ، والصور هي الأشياء ذاتها ، وهي أنواع وصفية مختلفة لا يمكن تعولها بعضها الى بعض ، أو احصاؤها ، حسابيا ، احصاء دقيقا ، انها في صيرورة دائمة ، وتطور دائم ، ان هذه الصور هي الكائن ذاته كما يرينا اياه في باطننا حدسنا للديمومة المحضة ، وكما يظهره لنا الانجذاب الملهم،

۱۹۸۰/۱/۲۵ الدکتور مصطفی غالب

#### هنري برجسون:

كانت ولادة الفيلسوف الفرنسي هنري لويس برجسون في ١٨٥٩ ميلادية برجسون في ١٨٥٩ ميلادية في مدينة باريس ، شارع لامرتين • وما كاد يبلغ التاسعة من عمره حتى انتسب الى مدرسة كوندورسيه الثانوية كطالب خارجي • فاظهر تفوقا كبيرا في المسابقة المامة التي أجرتها تلك المدرسة على جائزة الشرف في علم الرياضيات والبلاغة •

والأستاذ الذي تولى تعليمه الرياضيات يدعى ديبوف ، الذي استغرب طاقة برجسون المدهشة في حل المسائل الرياضية المعقدة • حيث استطاع بواسطة البيكار والمسطرة حل مسألة الدوائر الثلاث

التي يتكلم عنها باسكال في مراسلته مع صديق فيرما: «من ثلاث دوائر، ثلاث نقط، ثلاثة خطوط مستقيمة ، أو ثلاثة أية كانت ، يطلب ايجاد دائرة كلا من تلك الدوائر وتلك النقط وتترك ، على الخطوط ، قوسا يحتمل مثلثا معينا » • نشر حل برجسون ، هذا ، في حوليات الرياضيات • كان معلمه ديبوف يريد أن يتابع تلميذه دروسه العلمية اما في دار المعلمين العليا ، قسم العلوم ، واما في الجامعة العلمية • لكن برجسون كان يشعر بميل شديد الى الفلسفة فخاض مباراة دار المعلمين ، قسم الآداب ، وهذا ما أسماه ديبوف «عملا جنونيا» • دخل برجسون دار المعلمين العليا سنة ١٨٧٨م •

والجدير بالذكر أن رفيقه القديم رينه دوميك، قد وصف برجسون وصفا دقيقا في الخطاب الني استقبله به بين أعضاء المجمع العلمي الفرنسي، فقال له: « انبي لا أزال أذكرك وأنت ، آنذاك ، ذلك المراهق النحيف البنية : قامة فارغة ، طرية المعود ، وفتون دقيق ، أشقر ، وشعر أشقر ، كثيف، ضارب الى الحمرة ، يتفرق خصلا متناسقة على حبينك ، هذا الجبين الذي كان أبرز شيء يميزك ،

هذا الجبين المريض ، البارز ، الخارق ، بالنسبة الى وجهك الاهليلجي ، الناعم ، وتحت ذلك الجبين الفسيح ، عينان مندهشتان ، نوعا ما ، ترسلان تلك النظرة التي نلاحظها عند رجال الفكر والتأمل ، والتي لا تخدع ، تلك النظرة الغائمة ، المتفردة ، المنطوية على ذاتها ، المتجهة نحو الباطن ، مع كثير من الجد المرفق بكثير من العدوبة ، في رصانة باسمة ، وفي بساطة ووداعة غير مصطنعتين ، وأدب جم • كنت تتكلم قليلا ، ولكن ، بصوت صاف ، متزن ، مفعم بالاحترام لرأى مخاطبك ، ولا سيما حينما كنت تبين له ، بكل هدوء ولطف ، بطلان ذلك الرأى » •

ومما يلاحظ أن برجسون رغم مشاغله الكثيرة لم يهمل ممارسة الرياضة البدنية ، وقد روى لنا بالندات كيف جمح به جواده ، خلال نزهة كان يقوم بها في غابة بولونيا ، حينما راع ذلك الحصان الذي كان يركبه « ظهور راكب دراجة يمر بها كالسهم » فكاد أن يطيح ببرجسون عن ظهره ويدق عنقه •

كان برجسون يفضل الوحدة والانفراد مع ذاته

يعدثها وتعدثه ، يبتمد بقدر الطاقة عن رفاقه في دار المعلمين العليا ، وكان بين أولئك الرفاق : جان جوريس ، ومونستيسور بودريار ، ومسوريس بلونديل • ألحق برجسون بدار الكتب حيث كان يقضي معظم أوقاته بين الكتب مهتما بمطالمتها وسبر أعماقها أكثر من اهتمامه بتوضيبها وترتيبها •

ولقد لفت نظره مرة أحد أساتذته ، ويدعي غومي ، ذات يوم ، إلى بعض الكتب المبعثرة في المكان الذى كان يعمل فيه في دار الكتب ، قائلا لـ : « لا شك في أن نفسك ، بصفتك كتبيا ، تتألم من هذه الحالة » ، حينئذ هتف جميع تلامدة قسم الفلسفة : « ليس لبرجسون نفس » • كان هـدا الهتاف مزاحا أكثر منه حكما عليه من رفاقه الذين كانوا يعرفون قلبه ، ويشعرون بعبقريته ، كما عرف ذلك فيما يعد أستاذاه في المعاضرات الفلسفية: أوللي لابرون خلال السنة الأولى ، وأميل بوترو خلال السنتين الثانية والثالثة - في نهاية السنــة الثالثة ، نال برجسون ، بعد دخوله مسابقة الأهلية للتدريس ، المرتبة الثانية أمام جوريس ، رئيس الفوج •

وبعد ذلك ، عين برجسون استاذا في ثانويــة أنجيه حيث ظل فيها من سنة ١٨٨١ ميلادية الى سنة ١٨٨٣ ، ثم اختر ليكون أستاذا للفلسفة في ثانوية كلىرمون فىران حيث أقام فيها حتى سنة ٨٨٨م • وقد قبل في نفس الوقت ، ليلقى معاضرات في معهد الآداب ، ثم نشر ، في طبعة معدة للتعليم الثانوى ، مقتطفات من لوكريس سنة ١٨٨٤ • وفي شهر آب سنة ١٨٨٥ ، وخلال توزيع الجوائز على تلامذة المدرسة الثانوية ، ألقى خطابا في التهذيب - كانت أطاريحه على وشك الاكتمال حينما دعته باريس للتدريس في مدرسة روللين الثانوية ، ثم في مدرسة هنرى الرابع الثانوية • ومنذ سنة ١٨٨٩ دعـم أطاريعه بتفوق ، وقد أحدثت اطروحته الفرنسية ضجة في الأوساط الفلسفية ، وكان عنوانها: معاولة في معطيات الوجدان البديهية •

كان تلاميذه ، في ثانوية هنري الرابع ، يحفظون له أطيب الذكرى ، وحينما انتدب ، في سنة ١٨٩٥، لكي يلقي خطاب حفلة توزيع جوائز المباراة العامة، تناول الموضوع التالي : في العقل القويم والدروس اللاسيكية •

ولكن ممارسة برجسون لهنة التعليم لم تصرفه عن أشغاله الغصوصية: فقد نشر ، سنة ١٨٩٧، كتابا بعنوان: مادة وذاكرة ، معاولة في العلاقة القائمة بين الجسد والروح \* وفي السنة التالية ، عين مديرا للمعاضرات في دار المعلمين العليا ، ثم تخلى عن هذا المنصب ، سنة ١٩٠٠ لكي يصبح أستاذا في الكوليج دوفرانس ، حيث درس ، أولا ، الفلسفة القديمة ، ثم درس سنة ١٩٠٤ ، الفلسفة المصرية خلفا للأستاذ غبريال تارد ، وقدم ، بعد بضع سنوات ، لمؤلفات هذا الأستاذ •

كانت دروس الجمعة التي كان يلقيها برجسون في الكوليج دوفرانس تجلب جمهورا غفيرا من المستمعين وقد كتب م وح شوفاليه في ذلك يقول: «كان يجتمع ، هناك ، فلاسفة ، وعلماء ، وكثير من الشباب المتشوقين الى العلم والعمل ، ورجال قد ملوا ضغطا ذهنيا طويلا ، وعدد كبير من النساء جذبتهن شهرة المحاضر ، بلا ريب ، وحب الاطلاع على تلك المسائل العليا التي كن يجتهدن ، كما قيل ، في فهم قسم منها بعقلهن ، والقسم الآخس بقلبهن وغير أن شخصية برجسون لم تكن غريبة بعلي نجاحه : كان صمت عميق يسود القاعة ، ورعشة عن نجاحه : كان صمت عميق يسود القاعة ، ورعشة

خفية تهز النفوس حينما كانوا يرونه يظهر ، بكل هدوء ، في آخر القاعة ويجلس تحت المصباح الملثم ، حر اليدين ، أو مضمومهما ، لا رؤوس أقلام أمامه ، بجبينه العريض ، وبعينيه الصافيتين كأنهما مشملان تحت حاجبيه الكثيفين ، وبقسمات وجهه الدقيقة التي كانت تظهر ، بالمقارنة ، ضخامة جبينه واشماع فكره اشعاعا غير مادي ، كان نطقه متئدا ، دقيقا ، منتظما ، كخطه ، بالغ الاتزان ، في نبرات ناعمة ، موسيقية ، ذات دلال ، أما انشاؤه فكان متقنا ، طبيعيا ، لا أثر فيه للتكلف » .

وفي السنة التي أصبح فيها أستاذا في الكوليج دوفرانس ، نشر كتابا بعنوان : « الضعك » وفي سنة ١٩٠٧ نشر كتابا آخر بعنوان « التطور الغلاق » وقد اشترك في المؤتمرات الفلسفية في فرنسا وفي خارجها ، ونشر مقالات في المجلة الفلسفية التي كان يديرها ت ويبو ، وفي مجلة الأخلاق وما وراء الطبيعة التي أسسها كزافيه لاون ، وفي تحرير القاموس الفلسفي بالتعاون مع لالاند ، وتبادل رسائل ذات أهمية كبرى مع الفلاسفة ، والعلماء ، ومع عظماء رجال العالم : كان يكتب رسائله بخط يده ، تهذيبا وأدبا ، حتى كان يكتب رسائله بخط يده ، تهذيبا وأدبا ، حتى

بعد أن أثقل المرض كاهله وجعل الكتابة عبئا ثقيلا على أنامله •

أناب برجسون وكيلا عنه في الكوليج دوفرانس سنة ١٩٠٥ وسنة ١٩٠٩ ، وكذلك سنة ١٩٠٨ التي أرسل فيها بمهمة الى الولايات المتحدة الامريكية لالقاء المحاضرات في جامعة كولومبيا في نيويورك بعنوان « روحية وحرية » أراد برجسون أن يراعي وضعه الصحي سنة ١٩١٤ فأناب عنه وكيلا في الكوليج دوفرانس وهو م ليروي ، الذي كان مرشحا ليخلف برجسون سنة ١٩٢١ عندما يضطر برجسون للتخلي عن كرسيه ، بسبب حالته الصحية ،

وظل برجسون محافظا على نشاطه ، ووضع جميع امكاناته لغدمة بلادد ، وكتب في هذا الصدد يقول : « ان نشاط الشعوب الروحي ، مثل نشاط الأفراد الروحي ، لا يدوم الا بواسطة مثال أعلى تتمسك به تلك الشعوب عندما تشعر بانعطاط شجاعتها » • وقد قبل برجسون أن يذهب بعدة مهمات الى اسبانيا والى الولايات المتعدة الامريكية حيث كان له أصدقاء كثيرون •

وفي نهاية الحرب العالمية الأولى ، اهتم برجسون

لأعمال جمعية الأمم ، وقبل برئاسة لجنة التعاون الفكري وفي سنة ١٩١٩ جمع مذكراته ونشرها بعد أن أجرى عليها بعض التعديلات ونقحها ، تحت عنوان : « النشاط الروحي » ووجه اهتمامه البالغ لانتاج اينشتاين ، ونشر ، بخصوصه ، كتابا عنوانه « استمرار ومعاصرة » سنة ١٩٢٢ • لكن المرض الذي مد جذوره في جسده منذ عدة سنوات أجبره على الاهتمام بصحته ، والى الحد من نشاطه الجسدي ، فتخلى عن لجنة التعاون الفكري •

ورغم سوء أحواله الصحية ، فقد ظل نشاطه الدهني والفكري كاملين ، وعقله في غاية الصفاء ، كما كان في شبابه دائما • ففي سنة ١٩٣٢ ، نشر كتابا بعنوان « مصدرا الاخلاق والدين » وفي سنة ١٩٣٤ ، جمع ، في مجلد واحد ، مذكرات له غير منشورة ، ومقالات كانت قد نشرت سابقا ، والكل تحت عنوان « الفكر المتحرك » •

يبدو أن مرض برجسون قد ازداد فعرمه حرية التعرك بالرغم من الاعتناء الزائد الذي كانوا يعيطونه به ، ومع هذا فقد دأب على استقبال العلماء ، والزوار ، والشبان ، بحفاوة ولطافة ،

كاتما عن الجميع أوجاعه المتواصلة · وفي الرابع من كانون الثاني سنة ١٩٤١ ميلادية ودع برجسون الحياة نتيجة احتقان رئوي · لم تسمح الظروف التي كانت سائدة في ذلك الوقت ، وهي ظروف الحرب ، ولا ارادة برجسون ، لفرنسا بأن تكرم هذا الفيلسوف الكبير ، فدفن جسده في مقبرة غارش بجوار فرساي ·

كان برجسون من حملة وسام جوقة الشعرف الكبرى ، نال جائزة نوبل الأدبية سنة ١٩٢٨ • انتخب عضوا في المجمع العلمي الخاص بالعلوم منذ سنة ١٩٠١ وعضوا في المجمع العلمي الأدبي سنة ١٩١٤ ، لكنه لم يدخل هذا المجمع ، بالفعل ، الا في سنة ١٩١٨ ميلادية •

#### آثار برجسون ومؤلفاته:

لم يكن الفيلسوف برجسون غزير الانتاج ، كثير المؤلفات ، وكل ما خلفه بعد وفاته من آثار فكرية لا يتجاوز عددها عشرة كتب فقط ، أسالمقالات والابحاث التي كان يكتبها في المجلات العلمية ، والتي كانيرسلها الى المؤتمرات الفلسفية،

والى الجمعيات الفلسفية ، بالاضافة الى اسهامه في كتابة بعض المنشورات العلمية كالمقدمات لبعض المؤلفات وغيرها ، لا يمكن تعدادها ، وقد نشر بعضها بعد اجراء بعض التعديلات عليها • ومع كل هذا لا بد من الاشارة الى أهم آثاره الفكرية :

- ١ منتخبات من لوكراسيوس ، طبع في مطابع
  ديلاغراف باريس ١٨٨٤ •
- ٢ ــ محاولة في معطيات الوجدان البديهية طبع في
  مطابع فرنسا الجامعية ١٨٨٩ ٠
- س مادة وذاكرة \_ معاولة في العلاقات بين الجسد و الروح \_ طبع عام ١٨٩٦ .
  - ٤ \_ الضعك طبع عام ١٩٠٠ •
  - ٥ \_ التطور الخلاق طبع عام ١٩٠٧ .
- ٦ ــ الفلسفة مجموعة « العلم الفرنسي » لاروس
  ١٩١٥
  - ٧ ــ الطاقة الروحية طبع سنة ١٩١٩ •
- ۸ ــ دیمومة ومعیة ، لمناسبة نظریة أینشتایــن ،
  ۱۹۲۲
  - ٩ \_ ينبوعا الاخلاق والدين طبع سنة ١٩٣٢ ٠
    - ١٠ ــ الفكر المتحرك طبع عام ١٩٣٤٠
- ومن أهم مقالاته ، وأبحــاثه ، وخطــاباته ،

#### ودروسه ، ما يلي :

- 1 \_ الاختصاص ، لاشيز ، آنجيه ، ١٨٨٢ •
- ۲ ــ الضعیك ، مما یضعیك الناس ؟ ولماذا
  یضیحكون ؟ ۱۸۸٤ -
- ٣ ــ في التهذيب ، مرشبد بوي دي دوم ، آب
  ١٨٨٥ •
- ٤ ــ في التكليف اللاواعي خلال النوم المغناطيسي
  المجلة الفلسفية ١٨٨٦ ٠
- الرشد والدروس الكلاسيكية ، في ايماننا بناموس السببية وفي مصادر السيكولوجية ،
   مجلة علم المعقولات ١٩٠٣ ٠
- ٦ مدخل الى علم المعقولات · مجلة علم المعقولات
  ١٩٠٣ •
- لخطأ في العلاقات القائمة بين علم النفس
  وعلم الوظائف العضوية،مجلة علم المعقولات
  ١٩٠٤
- ٨ ــ لمناسبة تطور الفهم الهندسي ، مجلـة علـم
  المعقولات ١٩٠٨ ٠
- ٩ ــ مقدمة للصفحات المختارة من كتابات ج٠ تارد ، ميشو ، باريس ١٩٠٩ ٠
- ١٠ \_ الحدس الفلسفي ، مجلبة علم المعقولات

- 1411
- ۱۱ ـ ادراك التبدل ، اكسفورد ــ لندن ، ۱۹۱۱ •
- ۱۲ \_ حقیقة وواقع ، مقدمة لترجمة كتاب ولیم
  جیمس ، المذهب العلمي ، فلاماریـون ،
  بادیس ، ۱۹۱۱ •
- ۱۳ \_ رسالة الأب دي تونكديك ، دروس ۱۹۱۲
  - 1٤ \_ المادية الحالية فلاماريون ، ١٩١٣ .
- ١٥ ــ بيان جيوش الجمهورية الرسمي ، ٤ تشرين
  ١١ الثاني ، ١٩١٤ -
  - 1910 مدلول الحرب ، بلود ، باریس ، 1910 -
- ۱۷ ـ بعد نظر وجدة ، مؤتمر أوكسفورد ، ١٧ بعد نظر
- ١٨ ــ الازمنة الوهمية والزمن الحقيقــي ، المجلة الفلسفية ، ١٩٢٤ .
  - 19 \_ فلسفة كلود برنار ٠
- ۲۰ ــ المفردات في قاموس لالاند ، ألكان ، مباشر ،
  غير مدرك ، حدس ، حرية ، عدم •

### هنري برجسون والعياة والشعور:

ألقى الفيلسوف هنري برجسون معاضرة في جامعة برمنجهام في شهر أيار سنة ١٩١١ ميلادية

عرفت بمحاضرة هكسلى تحدث فيها عن رأيه في الشعور والعياة ، فقال : « حين تكون المعاضرة / مهداة الى ذكرى عالم من العلماء ، فقد يضايق المعاضر اضطراره الى معالجة موضوع كان يمكن أن يعنى هذا العالم بعض العناية • ولكن لا أشعر أمام اسم هكسلى بأي حرج من هذا النوع ، بـل لعل الصعوبة ههنا ان نعش على موضوع كان يمكن أن لا يعنى هذا العقل الجبار الذي يعد من أوسع ما أنجبت انجلترا خلال القرن الأخبر من عقول • ومع ذلك بدا لى أن هذه المسألة الثلاثية ، مسألة الشعور والحياة والعلاقة بينهما ، كان لا بد أن تفرض نفسها أكثر من غبرها على عالم طبيعي كان فىلسوفا •

ولما كنت ، من جهتي لا أعرف بين المسائل مسألة تفوقها شأنا ، فقد وقع عليها اختياري • غير أني حين أقدم على هذه المسألة لا أجرؤ كثيرا أن أعتمد على معونة المذاهب الفلسفية • فان الذي يقلب سواد الناس ويؤرقهم ويعذبهم لا يحتل المكان الأول في تأملات الميتافيزيائيين • من أين جئنا ؟ ومانعن ؟ والى أين المصير ؟ تلكم أسئلة حيوية سرعان ما نواجهها لو كنا نتفلسف دون أن نمر بالمذاهب

الفلسفية • الا أن الفلسفة المفرطة في التمذهب تضع بيننا وبين هذه المسائل مسائل أخرى • فتقول لنا: « ألا يجب عليكم · قبل أن تبعثوا عن العل ، أن تعرفوا كيف تبحثون عنه ؟ ادرسوا أولا آلية فكركم ، وفندوا (١) معرفتكم ، ثم انقدوا نقدكم ، فاذا تحققتم من قيمة أداتكم، رأيتم أين تستعملونها بعد ذلك • الا أن هذه اللحظة لن تأتى واأسفاه • وما أدرى وسيلة لمعرفة المدى الذي نستطيع بلوغه، الا أن نبادر الى الطريق ، ونأخذ بالمر • فاذا كانت المعرفة التي ننشدها مفيدة حقا، وكان عليها أن توسع فكرنا ، فإن كل تعليل تمهيدي لآلية الفكر لن يزيد على أن يبين لنا استحالة الوصول الى مثل هذا المدى ، لأننا نكون قد درسنا فكرنا قبل ذلك التوسع • إن تفكر الفكر في ذاته قبل الأوان ، يثبط العزم عن المضيى ، بينا هو اذا أمعن في المسر اقترب من الغاية ، بل أدرك ان العواجز المذكورة لم يكن معظمها الا سرابا ٠٠٠ ولكن هب الميتافيزيائي لا يدع الفلسفة من أجل النقد ، لا يدع العاية من أجل الوسائل ، لا يدع الفريسة من أجل الظل ، فانه في

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ٣ .

معظم الأحيان ، حين يصل الى مسألة أصل الانسان وطبيعته ومصيره ، يغض الطرف عن هذه المسألة ، وينتقل الى مسائل يراها أعلى منها ، ويرى أن حل الأولى رهن بها: فيفكر في الوجود بوجه عام ، ويفكر في الممكن والواقع ، وفي الزمان والمكان ، وفي الروح والمادة ، ثم يهبط بعد ذلك ، درجــة درجة ، إلى الشعور وإلى العباة اللذين يريد أن ينفذ الى ماهيتهما • ولكن من ذا الذي لا يرى ان هذه التأملات تكون عندئذ مجردة تماما ، وانها لا تتناول الأشياء نفسها ، بل الفكرة البسيطة التي يكونها لنفسه عنها قبل أن يدرسها دراسة تجريبية ، غير ان الذي يعدو بالفيلسوف الى التعلق بمنهج غريب هذه الغرابة هو أنه يرضى غروره ، ويسهل عمله ، ويوهمه بأنه يصل الى معرفة نهائية (١) •

و باعتباره يؤدي الى نظرية عامة جدا ، والى فكرة تكاد تكون فارغة ، فان في امكان الفيلسوف دائما بعد ذلك أن يضع في هذه الفكرة ، بنظرة خلفية ، كل ما تجيء به التجربة ، فيدعي عندئذ انه استبق التجربة بقوة التفكر وحدها ، وأنه شمل مقدما ،

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص } .

في مهوم واسع ، مفاهيم هي أضيق منه في الواقع ، ولكنها الوحيدة التي يصعب تكوينها ، وينفع إلاحتفاظ بها ، ويتم الوصول اليها بتعمق الوقائع

ولما لم يكن ثمة شيء أسهل من التفكير تفكيرا هندسیا حول معانی مجردة ، کان فی و سعه أن يبنى فی غیر عناء مذهبا کل شیء فیه متماسك ، یفرض نفسه بقوته وأحكامه • الا أن هذا الاحكام آت من كوننا عملنا في فكرة تخطيطية صلبة ، بدلا من أن نتتبع حواشي الواقع المتثنية المتعركة • اليسبت أفضل من هذا فلسفة أكثر تواضعاً ، تمضيى الى الشيء رأسا ، بدون أن تهتم بالمبدأ الذي يبدو ان الشيء متعلق به • ان مثل هذه الفلسفة لن تطمع في اليقين المباشر الذي لا يمكن الا أن يكون موقتا • بل ستتمهل • فتكون صعودا تدريجيا الى النور • تحملها تجربة ما تنفك تتسع ، الى احتمالات ما تنفك تعلو ، متجهة بهذا أليقين النهائي حدا في آخر الأم -

وأني لاعتقد ، من ناحيتي ، أن ليس هناك مبدأ يمكن أن يستخرج منه حل كبريات المسائل استغراجا رياضيا • ولا أرى كذلك واقعة حاسمة

تستطيع أن تقطع في هذه المسألة ، كما هو الشأن في الفيزياء والكيمياء • الا أنني ألمح في مناطق مغتلفة من ساحة التجربة ، طوائف مغتلفة من الوقائع ، لا تؤدي احداها الى المعرفة المنشودة ، ولكن تدل على الاتجاه الذي نجدها فيه • وليس يخلو من قيمة أن يملك المرء اتجاها ما ، فكيف اذا ملك عدة اتجاهات لا بد أن تلتقى في نقطة •

وهذه النقطة هي بعينها النقطة التي ننشد واننا نملك منذ الآن عددا من خطوط الوقائع، لا تمضي بنا الى المدى الذي نعب ، ولكنا نستطيع أن نمددها بالافتراض وانما أريد الآن أن أتابع معكم عددا من هذه الخطوط وان كل خط من هذه الخطوط لا يؤدي بنا (1)، بمفرده ، الا الى الاحتمال، ولكنها تفضي بنا ، لتلاقيها ، الى عدد جم من الاحتمالات نشعر معه ، أننا على طريق اليقين وسنظل نقترب من هذا اليقين باستمرار ، بفضل جهد مشترك تتعاون على القيام به الارادات الطيبة والطيبة والتعليدة والنا المناطقة والنا الله المناطقة الناطيبة والناطية والنا

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ٥ .

ويعتقد برجسون ان الفلسفة لن تكون بعد اليوم بناء يشيده فرد ، ولا مذهبا فلسفيا يقيمه مفكر ، بل ستحتمل وستقتضي اضافات وتصعيحات وتنقيحات : تتقدم كالعلم الوضعي سواء بسواء ، وتنشأ هي الأخرى بتعاون •

ويرى برجسون أن الاتجاه الأول الواجب سلوكه متى قلنا روحا فقد قلنا شعورا قبل كل شيء ، فما هو الشعور ؟ لا شك أنكم تقدرون أنى لن أحاول تعريف أمر هو على هذه الدرجة من العيان ، وعلى هذه الدرجة من دوام العضور فيما يعانيه كل منا٠ ولكنى أستطيع ، بدون أن أعرف الشعور تعريفا لا بد أن يكون أغمض منه ، استطيع أن أميزه بضعة هي أظهر صفاته ، فأقول ان الشعور يعني الذاكرة قبل كل شيء • فلقد يعوز الداكرة اتساع ، وقد لا تشمل من الماضي الا جزءا يسيرا ، وقد لا تذكر الا الأمور التي وقعت منذ لحظة ، الا أنه اما أن يكون هناك ذاكرة واما أن لا يكون ثمة شعور ، فالشعور الذي لا يذكر من ماضيه شيئًا ، وينسى نفسه بغيز انقطاع ، يفنى ويعيا في كـل لعظة ، وهل يعرف اللاشعور الا بهذا ؟ حين كان « لينبتس » يقول عن المادة أنها « روح آني » كان

يعتبرها ، شاء أم أبى ، غير شاعرة ، فكل شعور أذن ذاكرة ، هو بقاء الماضي في الحاضر ، وتجمعه فيه •

فذكر ما لم يعود موجودا ، واستباق ما لم يوجد بعد ، تلكم هي اذن الوظيفة الأولى للشعور • ولو كان الحاضر لحظة رياضية ، لما كان ثمة حاضر بالنسبة الى الشعور ، ان اللحظة الرياضية حد نظري صرف ، بفعل الماضي عن المستقبل • ولئن أمكن أن نتصور هذا الحد النظري ، فاننا لا نستطيع أن ندركه بحال • فعين يخيل الينا أننا بلغناه ، يكون قد ابتعد عنا ، وانما الذي ندركه بالفعل هو

فترة من الديمومة متألفة من قسمين : ماضينا المباشر ، ومستقبلنا الوشيك · فعلى هذا الماضي نعن متكئون ، وعلى هذا المستقبل نعن منعطفون · فالاتكاء والانعطاف هما خاصة الكائن الشياعر · فقولوا ، ان شئتم ، ان الشعور هو الصلة بين ما كان وما سيكون ، قولوا انه جسر ملقى بين الماضي والمستقبل · ولكن فيم يفيد هذا الجسر ؟ وما الوظيفة التي خلق لها الشعور ؟

لنتساءل ، في سبيل الاجابة على هذا السؤال ، من هي الكائنات الشاعرة ، والى أي مدى من الطبيعة يمتد ميدان الشعور ؟ وما ينبغي أن نتطلب هنا البداهة التامة الصارمة الرياضية • والا لم نعصل على شيء • اذ حتى نعلم علم اليقين ان كائنا ما شاعر • لا يد أن ننفذ فيه ، و نتحد معه ، و نكون اياه ، وانى لاتحداكم أن تستطيعوا أن تبرهنوا لى ، بالتجربة أو بالاستدلال ، على أنى ، أنا الذى أتحدث اليكم الآن ، كائن شاعر ، فقد لا أكون الا آلة صنعتها الطبيعة في براعة وحذق ، وجعلتها تذهب وتجيء وتلقى محاضرات ، حتى الكلمات التي أعلن بها أنني شاعر قد تكون ملفوظة على نحو غير شعوري • ولكن لا شك أنكم تعترفون ان

هذا غير محتمل ، ان لم يكن مستحيلا • ان بيني وبينكم تشابها خارجيا بديهيا ، ومن وجود هــذا التشابه الغارجي تستنتجون وجود تشابه داخلي ٠ ولئن كان البرهان المستند الى التشابه لا يؤدى الى غير الاحتمال ، فقد يعلو الاحتمال في كثر من الحالات الى حيث يعدل اليقين عمليا • فلنتبع اذن دليل التشابه • ولنبحث الى أين يمتد الشعور وأين يقف ؟ يقولون أحيانا : ان الشعور مرتبط عندنا بدماغ • فيجب أن نسند الشعور الى الكائنات الحية التي لها دماغ ، وأن ننكره على من عداها • ولكنكم سرعان ما تدركون فساد هذا الدليل • فلو صح أن نبرهن على هذا النحو ، لجاز أن نقول : ان الهضم مرتبط عندنا بمعدة • واذن فالكائنات الحية التي لها معدة تهضم ، وكل من عداهـــا لا يهضم ، وهذا خطأ فادح • اذ ليس من الضروري أن يكون للكائن الحي معدة ، بل ولا أعضاء ، حتى يهضم • أن الأميب يهضم مع أنه ليس الا كتلة هولية لا تكاد تتميز • ولكن كلما تعقد الكائين العي وتكامل ، توزع العمل ، فأصبح للوظائسف المختلفة أعضاء مختلفة ، وتركزت وظيفة الهضم في المعدة أو قل بصورة أعم ، في جهاز هضمي يتحسن

عندئذ قيامه بعمله ، اذ لا يكون عليه أن يقسوم بعمل غيره • فكذلك يمكننا القول أن الشعور مرتبط لدى الانسان بدماغ ولا شك ، ولكن ليس يتبع هذا ان الدماغ شيء لا بد منه للشعور • واذا هبطنا على سلم السلسلة الحيوانية ، رأينا المراكن المصبية تتبسط ، وينفصل بعضها عن بعض ، ثم رأينا العناصر العصبية أخرا تختفي ، وتغرق في كتلة جسمية قليلة المتميز • أفلا يجب أن نفترض اذن أن الشعور الذي يكون في قمة الكائنات الحية مرتبطا بمراكز عصبية عظيمة التعقد ، يصاحب الجملة العصبية في هبوطها ، وأنه ، حيث تذوب المادة العصبية في مادة حية غير متميزة ، يتبعث ل ويغمص ويقل (١) ، ولكنه لا يزول زوالا تاما ؟ نستطيع أن نقول اذن : لعل كل كائن حي شاعر ، والشعور ، مبدئيا ، ملازم للحياة • ولكن هل هو كذلك واقعيا ؟ ألا يتفق أن يغفو أو أن يزول ؟ هذا محتمل -

ويلتفت برجسون بعد هذا التحليل الرائع الى خط آخر من خطوط الوقائع الذي يفضى الى أن

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ٨ .

الشعور في الكائن الحي المدى تعرفه أكثر ممن غره ، يعمل بواسطة دماغ فلا بد لنا اذن من القاء نظرة عابرة على الدماغ الانساني ، لنلاحظ كيف يعمل : « ان الدماغ جزء من جملة عصبية تعتوى ، عدا الدماغ نفسه ، على نخاع وأعصاب وغسر ذلك • وفي النخاع أجهزة معبأة يعتوى كل منها على فعل معين معقد ، مستعد لأن ينطلق ، يحققه الجسم متى شاء ، كتلك الاسطوانات الورقية المثقبة التي يجهزون بها البيانو الميكانيكي ، فتحدد ، مقدما ، الالحان التي ستعزفها الآلة • ان كل جهاز من هذه الأجهزة يمكن أن يتحرك مباشرة بتأثير سبب خارجي ، فيحقق الجسم على الفور مجموعة من العركات المتوافقة ، ردا على التنبيه الـذى تلقاه • الا أن هناك حالات لا يعصل فيها المنيه الخارجي ، من الجسم ، على استجابة مباشرة معقدة بعض التعقيد باتجاهه الى النخاع رأسا ، بل يصعد أولا الى الدماغ ، ثم يهبط منه ، ولا يعمل جهاز النخاع الا بعد أن يكون قد اتخذ الدماغ وسيطا • فلماذا هذه الدورة ؟ وما لزوم تدخل الدماغ ؟ اننا نحرر ذلك في غير عناء اذا نحن نظرنا الى البنية العامة للجملة العصبية » • ويشير برجسون الى أن الدماغ على اتصال دائم بأجهزة النخاع عامة ، وليست بهذا الجهاز أو ذاك منها فحسب • كونه يتلقى أيضا منبهات من كل نوع ، لا هذا أو ذاك من المنبهات فحسب ، فهو على هذه الصورة ليس سوى مفترق طرق ، يستطيع فيه الاهتزاز القادم من أي طريق حسي ، أن يدخل في أي طريق حركي •

لا شك أن الدماغ حسب رأي برجسون سوى موزع يقدف بالتيار القادم من نقطة (١) من الجسم الى جهاز حركي ينتغب بارادة • « واذن فقد التضع ان ما يطلبه المؤثر من الدماغ حين يدور هذه الدورة انما هو تشغيل جهاز حركي ينتغب انتغابا، لا يخضع له خضوعا • ان النخاع يعتري على عدد كبير من الأجوبة الجاهزة ، يرد بها على السمؤال الذي يمكن أن تطرحه الظروف • وتدخل الدماغ يكون ياختيار جواب من هذه الأجوبة هو أنسبها • فالدماغ اذن عضو اختبار » •

وفي مفهوم برجسون أثه كلما هبطنا على سلم

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ٩ .

السلسلة الحبوانية لاحظنا الانفصال ببن وظائف النخاع ووظائف الدماغ يقل وضوحا ، وشاهدنا وظيفة الاختيار التي تكون في أول الامر مركزة في الدماغ تمتد تدريجيا الى النخاع الذي يكون عددا من الاجهزة أقل ويعبئها في دقة أقل أيضا · « حتى اذا وصلنا أخرا الى حيث الجملة العصبية بدائية ، ومن باب أولى الى حيث لا يبقى عناصر عصبية متميزة ، رأينا الاختيار والألية مختلطين ، ورأينا رد الفعل بسيطا حتى ليظهر شبه آلى • الا أنه يظل مع ذلك يتردد ويتلمس ، كما لو كان اراديا • فالأميب الذي أشرنا اليه منذ لعظة اذا وجد أمام مادة يمكن أن يتغذى منها مد اليها استطالات قادرة على أن تمسك بالأجسام الغريبة ، وأن تحيه بها • فهذه الأرجل الكاذبة أعضاء حقيقية ، ولكنها أعضاء وقتية خلقت للظرف الراهن ، ويتجلى فيها على ما يبدو شيء أولى من الاختيار •

والغلاصة اننا اذا هبطنا من أعلى العياة العيوانية الى أدناها وجدنا وظيفة الاختيار ، أي وظيفة الرد على منبه معين بحركات لا يتنبأ بها ، تظل تقوم بعملها ولو في صورة ما تنفك تغمض كلما هبطنا الى أدنى • ذلكم ما نجده على خط

الوقائع الثاني • وبهذا تكتمل النتيجة التي وصلنا اليها أولا • لأنه اذا كان الشعور ، كما ذكرنا ، يحفظ الماضي ويستبق الحاضر ، فما ذلك الالأنه مكلف باختيار • فلكي نختار يجب أن نفكر فيما يمكن أن نفعل ، ويجب أن نتذكر النتائج المفيدة أو المضرة لما فعلنا من قبل ، أي يجب أن نتنبا وأن نتذكر • ولكن نتيجتنا ، اذ تكتمل ، تقدم لنا ، من جهة أخرى ، جوابا ممكنا على السؤال الذي طرحناه ، وهو : هل كل الكائنات الحية شاعرة ، المياة ؟ (١) » •

واذا كان الفلاسفة الذين فكروا في مفهوم العياة ومصير الانسان لم يلمسوا أن الطبيعة نفسها تولت افادتنا في هذه الأمور ، فلا بد أن تعرفنا بملامة واضعة اننا قد بلغنا مصيرنا • وهذه العلامة هي الفرح ، وليست اللذة • لأن اللذة ليست سوى حيلة ابتدعتها الطبيعة لتحصل من الكائن الحي على بقاء الحياة ، وهي لا تشير الى الاتجاه الذي اندفعت فهو يشير دائما بأن العياة فيه العياة • أما الفرح فهو يشير دائما بأن العياة

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ١٠٠

قد نجعت ، واتسعت مدى ، ونالت الانتصار • ان في كل فرح كبير لرنة من الانتصار • فاذا استرشدنا هذه العلامة ، كما يرى برجسون ، واتبعنا هذا الغط الجديد من خطوط الوقائع وجدنا أنه حيثما يكن فرح يكن خلق ، وعلى قدر غنى الخلق يكون عمق الفرح • • أما الفرح الحقيقي الذي يدوقه الانسان ، فهو الشعور بأنه أنشأ مشروعا لا يزال يتحرك ، انه دعا الى العياة شيئا جديدا •

## برجسون والجهد العقلي:

يعالج برجسون قضية الجهد العقلي منطلقا من مجموعة التصورات المعقدة التي تشغل تفكيرنا اليومي ، بسبب توتر الاعصاب أحيانا ، والارتخاء والكسل أحيانا أخرى ، ثم يستفسر اذا كانت حركة التصورات واحدة في الحالين ؟ وهل العناصر من نوع واحد ، وهل العلاقات بينها واحدة ؟ « ألا نستطيع أن نجد في التصور نفسه ، وفي الاستجابات التي يعققها ، وفي شكل الحالات البسيطة التي يعققها ، وفي شكل الحالات البسيطة التي يتألف منها وفي حركتها وتجمعها ، كل ما هو ضروري للتمييز بين الفكر الذي يرخي لنفسه العنان ، وبين الفكر الذي يرخي لنفسه

ألا يدخل في شعورنا بهذا الجهد شعورنا بأن التصورات تتحرك حركة خاصة ؟ تلكم هي الأسئلة التي نريد طرحها ، وهي ترتد جميعا الى سؤال واحد : ما هو المميز العقلي للجهد العقلي ؟ وكائنا ما كان الجواب الذي نعل به هذه المسألة ، فاننا ، كما قلنا ، لا نكون تعرضنا لمسألة الانتباه على نحو ما يطرحها علماء النفس المعاصرون • فعلماء النفس قد عنوا خاصة بالانتباه العسى ، أي بالانتباه الى ادراك يسبط واذن الإدراك السبط المصعوب بانتباه ادراك يمكن في ظروف ملائمة أن لا يتغير مضمونه حين لا يصحبه انتباه ، فقد بحثوا هنا عن الصفة النوعية للانتباه في خارج هذا المضمون (١)٠ حتى ان الفكرة التي عرضها ريبو ، والتي تعزو قيمة حاسمة للحوادث الحركية المصاحبة ، والأفعال التوقف خاصة ، كادت تصبح كلاسيكية في علم النفس •

ولكن كلما تعقدت حالة التركيز العقلي اشتد التلازم بينها وبين الجهد الذي يصحبها • فثمة

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ض ( ١٤١-١٤١ ) •

أعمال فكرية لا نستطيع أن نتصور أن تتحقق في يسر وسهولة » •

ولما كان برجسون قد ميز سلسلة من « مستويات الشعور » المختلفة ، ابتداء من « الذكرى المحضة » التي يعبر عنها بعد بصور متميزة ، إلى هذه الذكري نفسها وقد صارت فعلية باحساسات ناشئة وحركات مبدوءة • فقد ذهب إلى أن الاستحضار الارادي لذكرى من الذكريات يكون باجتياز مستويات الشعور هذه واحدا بعد آخر ، في اتجاه معين • ولكي يعطينا فكرة صحيحة عن سهولة تذكر ذكري معقدة متناسبة تناسبا طرديا مع ميل عناصرها الى أن تعرض على مستوى شعورى واحد يقول: « والواقع ان كلامنا قد لاحظ هذه الملاحظة على نفسه ، فنعن نلاحظ حين نعاول أن نتذكر قصيدة من الشعر كنا حفظناها في المدرسة ان الكلمة تستدعى الكلمة ، وان التفكير في المعنى يعرق التذكر بدلا من أن يسهله (١) -

وقد تكون الذكريات في هذه العالة سمعية أو

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ١٤٥ .

بصرية ، الا أنها دائما تكون في الوقت نفسه حركية أيضا • حتى ليصعب أن نميز ما هو ذكرى سمعية مما هو عادة تلفظية • فاذا توقفنا عن التلاوة قبل تمامها ، فان شعورنا « بعدم التمام » يظهر لنا راجعا طورا الى أن باقى القصيدة ما يزال ينشد في الذاكرة ، وطورا الى أن حركة النطق لم تبلغ نهاية اندفاعتها وتريد أن تستنفيذ الاندفاعية كلها • وطورا ، وهذا هو الأغلب ، إلى كلا الامرين معا • ولكن يجب أن نلاحظ ان هاتين الطائفتين من الذكريات ـ الذكريات السمعية والذكريات العركية \_ هما من مرتبة واحدة • فهما عيانيتان بدرجة واحدة ، وقريبتان من الاحساس بدرجة واحدة ، فهما اذن في « مستوى شعوري » واحد » •

وبعد أن يؤكد برجسون ان الفكر يتعرك من مستوى الى مستوى آخر يلاحظ أنه لا شك بأن التذكر يقتضي وقتا أطول ، ولكن الاستظهار يقتضي وقتا أقصر • وتحسن الذاكرة ، كما لوحظ ذلك كثيرا ، لا يكون في نمو القدرة على الحفظ بقدر ما يكون في ازدياد البراعة في التقسيم والترتيب وربط المعانى بعضها ببعض •

ومما يذكره وليم جيمس (١) حول الواعظ الذي جرب أن يعفظ خطبته ، فقضى في أول الامر ثلاثة أيام أو أربعة وهو يرددها ، ثم اكتفى فيما بعد بيومين • وأصبح بعد مدة أخرى يكتفي بيوم واحد ، وفي آخر الأمر صار يكفيه أن يقرأ الخطبة مرة واحدة منتبهة تعليلية • ولم يكن هذا التقدم بالنسبة للواعظ الا ازديادا في القدرة على توجيه كل المعاني ، وكل الصور ، وكل الكلمات ، نعو نقطة واحدة (٢) •

ويتساءل برجسون عن ماهية هذه النقطة الواحدة ؟ وكيف يمكن أن تقيم صور كثيرة متنوعة في تصور واحد بسيط ؟ ويذهب الى أنه بالامكان اطلاق اسما على التصور البسيط الذي بمقدوره أن ينتشر صورا متعددة ، فندعوه باسم « المخطط الحركي » وهذا يعني أن التصور لا يحتوي على الصور نفسها بقدر ما يحتوي على اشارة الى ما يجب عمله حتى نعيد تأليفها • فليس هو خلاصة للصور نحصل عليها بافقار كل من هذه الصور •

<sup>(</sup>١) وليم جيمس: مباديء علم النفس جد ص ٦٦٧ الحاشية.

<sup>(</sup>٢) برجسون : الطاقة الروحية ص ١٤٧ .

والا ما استطاع أن يذكرنا بالصور كاملة • ولا هو التصور المجرد لما يعنيه مجموع الصور •

وفي رأي برجسون من الصعب تعريف ما تثول اليه فكرة معنى الصور هذه اذا هي عزلت عزلا تاما عن الصور نفسها ، فان من الواضح ان المعنى المناطقي الواحد يمكن أن (١) ينتسب الى سلاسل في الصور مختلفة بعضها عن بعض كل الاختلاف ، وفقا لذلك ، لأن يجعلنا نعضظ ونؤلف من جديد سلسلة بعينها من الصور دون ما عداها .

ومما لا شك فيه ان جوهر الجهد التذكري بمفهوم برجسون هو أن ينشر المخطط ـ وهـذا المخطط ان لم يكن بسيطا فهو على الاقل مركز ـ صورة تميزت عناصرها واستقلت بعضها عن بعض كثيرا أو قليلا • فحين ندع الذاكرة تطوف على غير هدى ، بلا جهد ، فان الصور تعقب الصور ، وكلها في مستوى شعوري واحد • أما حين نبـذل جهدا ، فاننا ننتقل الى مستوى أعلى ، ثم نهبط

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ١٤٨٠

شيئًا بعد شيء نحو الصور التي علينا أن نتذكرها • فاذا كنا في الحالة الأولى ، اذ نجمع صورا الى صور ، نتحرك حركة ندعوها مثلا حركة أفقية على مستوى واحد • فقد وجب أن نقول ان الحركة في العالة الثانية حركة عمودية وانها تنقلنا من مستوى الى مستوى آخر ٠٠٠ ان المسور في العالمة الأولى متجانسة فيما بينها ، ولكنها تمثل أشياء مختلفة -أما في الحالة الثانية فان الشيء الممثل في جميع لعظات العملية شيء واحد بعينه ، ولكنه ممثل بأشياء مختلفة ، بحالات عقلية غير متجانسة ، فتارة بمخططات ، وتارة بصور ، والمخطط ينعدر نعو الصورة كلما اشتدت حركة الهبوط • وكل منسا يشعر أن العملية تتم امتدادا وسطعا في العالبة الأولى ، واشتدادا وعمقا في العالة الثانية (١) .

ويلخص برجسون هذه الافكار التعليلية قائلا: « ان جهد التذكر يقوم على قلب (٢) تصور تخطيطي ، متداخل الاجزاء ، الى تصور ذي صور توضع أجزاؤه بعضها الى جانب بعض » • وبعد،

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ١٥٢ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ١٥٣٠

هذا التلخيص يذهب برجسون الى دراسة جهسد الفهم بصورة عامة ، أعني الجهد الذي نبذله حتى نفهم وحتى نؤول • فيقول : « لما كان فعل الفهم يتم بغير انقطاع ، فان من الصعب أن نقول أين يبدأ جهد الفهم هنا وأين ينتهي ؟ على أن هنالك طريقة في الفهم والتفكير تستبعد الجهد ، كما أن هناك طريقة أخسرى ، ان كانت لا تتضمنه بالضرورة ، فانها تلاحظ على وجه العموم حيثما يكن الجهد •

أما الفهم الأول فيبدو في كوننا ، اذ ندرك ادراكا معقدا بعض التعقيد ، نرد على هذا الادراك بفعل مناسب ردا آليا • هل تعرف شيء يستعمل الا معرفة استعمال هذا الشيء ؟ وهل معرفة استعمال هذا الشيء الا أن نخطط يصورة آلية ، اذ ندركه ، الفعل النبي ربطته العادة بهذا الادراك ؟ تعلمون أن الملاحظين الأول ، كانوا يطلقون اسم ابراكسيا على العمى المادي • وهذا معناه أن المعز عن تعرف الاشياء التي تستعمل هو بالدرجة الأولى عجز عن استعمالها • على ان هذا الفهم الآلي يمتد الى أبعد بكثير مما يظنون • ان

المعادثة الدارجة تتألف ، في قسم (١) كبير منها من اجابات جاهزة على أسئلة تافهة ، فيعقب الجواب السؤال من غير أن يعنى العقل بمعنى السؤال ولا. بمعنى الجواب • وعلى هذا النحو يستطيع خرفان أن يتحدثا في موضوع بسيط حديثا يكاد يكـون منسجما رغم أنهما أصبحا لا يعرفان ما يقولان • وقد لوحظ غير مرة أننا نستطيع أن نربط كلمات بكلمات على أساس التوافق أو عدم التوافق بين الأصوات ( توافقا موسيقيا ان جاز التعبر ) ، وان نؤلف على هذا النحو جملا مترابطة ، بدون أن يتدخل العقل ( بالمعنى الاصلى للكلمة ) في ذلك • فتأويل الاحساسات في هذه الأمثلة يتم حالا بحركات ، ويبقى الفكر ، كما قلنا ، في « مستوى شعوری » واحد بعینه •

ولا كذلك الفهم الحقيقي • فانه يكون بعركة من الفكر تتردد بين الادراكات أو الصور من جهة ، وبين معناها من جهة أخرى • فما همو الاتجاه الأساسي لهذه العركة ؟ لقد يخيل الينا لأول وهلة أننا نبدأ ها هنا بالصور ، ثم نصعد منها الى معناها،

<sup>(</sup>١) برجسون الطاقة الروحية ص ١٥٤ .

لأن الصور هي التي ندركها أولا ، وان الفهم انما هو ، على الجملة ، تأويل ادراكات أو صور • فسواء أكنا نتابع برهانا • أم نطالع كتابا • أم نسمع خطابا • فالذي يتقدم الى المقل انما هو ادراكات أو صور • يترجمها المقل الى علاقات ، كما لو كان عليه أن ينتقل من العيان الى التجريد • ولكن هذا من الأمر ظاهره • ومن السهل أن نرى أن الفكر في عمل التأويل يسير في عكس هذا الاتجاه (١) •

وعندما يصل برجسون في تحليله الى أن الشعور يجهد النهم يحصل في الطريق من المخطط الى الصورة - يلاحظ أنه لا بد من أن نتحقق من هذا القانون في الصورة العليا من الجهد العقلي ، أعني في جهد الاختراع - لأن الخلق بالخيال هو حل لمسألة كما يرى ريبو (٢) • فهل نعل مسألة الا بأن نفترضها محلولة ؟ قال ريبو : اننا نتغيل أولا مثلا أعلى أي نتيجة حاصلة ، و نحاول بعدئذ أن نعرف بأي تركيب من المناصر نصل الى هذه النتيجة •

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاتة الروحية ص ١٥٥ .

<sup>(</sup>٢) ريبو: الخيال الخالق ص ١٣٠٠

فنحن ننتقل في قفزة واحدة الى النتيجة الكاملة أى الى الغاية التي علينا أن نحققها: وجهد الابداع كله يكون بعدئذ في ملء المسافة التي قفزنا فوقها ، والوصول الى هذه الغاية مرة أخرى ، لا بالقفز في هذه المرة ، بل باتباع سلسلة الوسائل المتصلة التي تحقق لنا هذه الغاية • وكيف ندرك الغاية بدون الوسائل ، وكيف ندرك الكل بدون الاجزاء ؟ ان هذا لا يمكن أن يكون بصورة ، لأن الصورة التي ترينا النتيجة وهي تتحقق ترينا في داخل هـذه الصورة نفسها الوسائل التي تحصل بها هذه النتيجة • فلا بد اذن أن نسلم أننا نتخيل المجموع في شكل مخطط ، وأن الاختراع انما هو قلب المخطط الى صورة • ان المخترع الذي يريد أن يوجد آلة ما يتخيل النتيجة التي يجب أن يحصل عليها • والصورة المجردة لهذه النتيجة تبعث في ذهنه ، تباعا ، بالتلمس والتجريب ، الصورة العيانية لمختلف الحركات المؤلفة التي تعقق العركة الكلية ، ثم الصور العيانية للقطع ومركبات القطع القادرة على أن تقوم بهذه الحركات الجزئية • وفي هذه اللعظة يكون الاختراع قد تم ، وانقلب التصور التخطيطي الى تصور ذي صور • والكاتب

الذي يكتب رواية ، والمؤلف الدرامي الذي يغلق شخصيات وظروفا ، والموسيقي الذي يؤلف لعنا ، والمشاعر الذي ينظم قصيدة ، كل أولئك يقوم في فهنم ، هو بالنسبة للموسيقي والشاعر عاطفة جديدة يجب أن تنتشر أصواتا أو صورا ، وهمو بالنسبة للروائي والدرامي فكرة يجب أن تنتشر في حوادث ، وعاطفة فردية أو اجتماعية يجب أن تتجسد في شخصيات حية • فتراهم يعملون في مخطط للمجموع ، فمتى وصلوا الى صورة واضعة للعناصر حصلت النتيجة (1) •

وقد بين بولان (٢) في أمثلة شائقة جدا كيف أن الخلق الأدبي والشعري ، يمضي من و المجرد الى العياني » أي على وجه الاجمال ، من الكل الى الأجزاء ، من المخطط الى الصورة •

على أنه من المستبعد أن يظل المخطط ساكنا خلال العملية ، فانه ليتغير بالصور نفسها التي

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ١٦٠ .

<sup>(</sup>٢) بولان : سيكولوجية الابتكار الفصل ٤ .

يحاول أن يمتليء بها • حتى ليتفق أن لا يبقى في الصورة النهائية شيء من المخطط الأصلى • فكلما تقدم المخترع في تحقيق تفصيلات الآلة ، عدل عن جزء مما كان يريد العصول عليه منه . أو حصل منه على شيء آخر • وكذلك الشخصيات التي يخلقها الروائي أو الشاعر ، فانها تعود فتؤثر في الفكرة أو العاطفة اللتين وجدت لتعبر عنهما • وهذا هو خاصة الجانب الذي لا يتنبأ به • انــه ارتداد الصورة الى المخطط تبدله أو تزيله • الا أن الجهد ، بالمعنى الأصلى للكلمة • يكون بالمضى عن المخطط ، ثابتا كان أم متغيرا ، الى الصور التي يجب أن تملأه • ومن المستبعد كذلك أن يسبق المخطط الصورة سبقا صريحا دائما ٠

لقد بين ريبو أنه يجب أن نميز بين شكلين من التخيل المبدع: التخيل العدسي، والتخيل الواعي « فأما الأول فيمضي من الوحدة (١) الى التفاصيل . • وأما الثاني فيسير من التفاصيل الى وحدة يستشفها بنموض • انه يبدأ بجزء يكون بمثابة بداية تتكامل شيئا بعد شيء • • • لقد وقف كبلر

<sup>(</sup>١) ريبو: سيكولوجية الابتكار ص ١٣٣٠

جزءا من حياته على تجريب فروض غريبة الى أن أتى ذلك اليوم الذي اكتشف فيه مدار المريخ الاهلينجي ، فتجسد عندئذ كل عمله السابق ، وانتظم في مذهب » ومعنى هذا أنه بدلا من مخطط وحيد • ذي أشكال ثابتة نتصور مفهومه المتمين على الفور ، يمكن أن يوجد مخطط مرن أو متحرك لا يرضى الفكر أن يجمد أطرافه ، بل ينتظم القرار من نفس السور التي على المخطط أن يتجسد • على أنه سواء أكان المخطط ثابتا أم متحركا ، فالجهد العقلي انما يظهر أثناء تنشر المخطط في صور •

ويلاحظ برجسون نتيجة لهذا التعليل أننا اذا حاولنا جمع هذه النتائج الى النتائج السابقة توصلنا بلا شك الى الحركة العقلية التي يمكن أن تصعب بشعور بالجهد في بعض الحالات ، لذا يمكننا أن نقول: ان العمل العقلي هو السير بتصور وحيد ، خلال مستويات شعورية مختلفة ، في اتجاه يمضي من المجرد الى العياني ، من المخطط الى الصورة ، لذلك يبقى علينا أن نعرف ما هي الحالات الخاصة التي تشعرنا فيها هذه العركة الفكريسة اشعارا واضحا بجهد عقلي ( ولعل هذه الحركة تنطوي

دائما على شعور بالجهد · الا أن هذا الشعور ُ يكون أحيانا من الضعف أو من طول الألفة بحيث لا يُدرك ادراكا متميزا (١) ) ·

ومن الطبيعي أن يستمر برجسون في تحليله لهذه النقطة فيقدم الأمثلة ويطرح الأسئلة التي يجيب عليها بوضوح معتمدا على آراء وأفكار بعض رجال العلم والفلسفة أمثال ديوى وغيره ، ثم يصل أخيرا الى القول: « من السهل أن أعترف بأن الانفعال الذي نشعر به في الانتباه والتفكر والجهد العقلي بوجه عام ، يمكن أن ينحل الي احساسات معيطية • ولكن ليس يتبع هذا ان « حركة التصورات » التي رأيناها مميزا للجهد العقلى لم نشعر بها هي نفسها في هذا الانفعال -ولمله يكفى أن نقول ان حركة الاحساسات جواب لحركة التصورات ، أو أنها ان صح التعبر صدى لها على مستوى آخر • وهذا سهل فهمه ، لا سيما وان الامر هنا ليس أمر تصور بل حركة تصورات، بل نزاع أو تداخل بين التصورات • من الممكن أن نفهم أن يكون لهذه الذبذبات العقلية مرافقات

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ١٦٢ .

حسية ٠ من الممكن أن نفهم أن يتبع تردد العقل هذا قلق من الجسم • فتكون الاحساسات المميزة تعبيرا عن هذا التوقف نفسه ، وعن هذا القلق ذاته • ألا يمكن أن نقول بوجه عام ان الاحساسات المحيطية التي يكشف عنها التحليل في انفعال ما هي رموز الى التصورات التي يرتبط بها هذا الانفعال ويشتق منها ؟ اننا نميل الى تمثيل أفكارنا بحركات في الخارج ، وشعورنا بهذا التمثيل وهو يتحقق يرتد الى الفكر في نوع من الوثوب ، فينشأ عن ذلك هذا الانفعال الذي مركزه عادة تصور ، ولكننا نرى منه على وجه الخصوص الاحساسات التبي كانت امتدادا لهذا التصور • هذا الى أن الاحساسات والتصور متصلان اتصالا كاملا بعيث لا نستطيع أن نقول أين ينتهى (١) التصور وأيسن تبدأ الاحساسات ، ولذلك فان الشعور يأخذ المتوسط فيجعل من الانفعال حالة فريدة في نوعها هي وسط بين الاحساس والتصور • ولكن فلنقتصر على القاء هذه النظرة بدون أن نقف عندها طويلا • فان المسألة التي نطرحها هنا لا يمكن أن تعل حلا شافيا في حالة علم النفس الراهنة •

<sup>(</sup>١) برجسون: الطاقة الروحية ص ١٦٨٠

ويبقى علينا أخيرا أن نبين أن هذا المفهوم للجهد المعقلي يفسر النتائج الرئيسية للعمل العقلي وأنه في الوقت نفسه أقرب المفاهيم الى ملاحظة الوقائع ملاحظة صافية بسيطة ، وأبعدها عن أن يكون نظرية من النظريات » •

وفي نهاية مطاف برجسون في تأثر المخطط في الصورة وتأثر الصورة في الصورة يرى الى جانب تأثر الصورة في الصورة أن هناك جذب ودفع يعدثهما المخطط في الصور (١) • الي جانب انتشار الفكر على مستوى واحد ، سطحا ، هنالك العركة الفكرية التي تمضي من مستوى الى مستوى ، عمقا • الى جانب آلية التداعي هنالك آلية الجهد العقلي • والقوى التي تعمل في العالتين لا تختلف في الشدة فحسب ، بل في الاتجاه أيضًا • أما أن نعرف كيف تعمل ، فهذا سؤال ليس من شأن علم النفس وحده، بل يرتبط بمسألة السبية ، هذه المسألة العامـة الميتافيزيائية • بين الدفع والجذب ، بين العلـة الفاعلة والعلة الغائية ، هناك فيما اعتقد شيء وسيط ، ضرب من النشاط استخرج منه الفلاسفة،

<sup>(</sup>١) برجسون ؟ الطاقة الروحية ص ١٦٨ .

عن طريق الافقار والفصل ، وبالمرور بالعديث المتعارضين الاقصيين ، فكرة العلة الفاعلة من جهة ، وفكرة العلة الغائية من جهة أخرى ، ان قوام هذه العملية ، التي هي عملية العياة نفسها ، انتقال تدريجي من الأقل تعققا الى الأكثر تعققا ، من المنطوي الى المنتشر ، من التضمن المتبادل بين الاجزاء ، الى تراصف هذه الاجزاء ، ان الجهد المعقلي شيء من هذا النوع ، ونعن اذا حللناه ، فقد أحطنا ما وسعتنا الاحاطة ، في هذا المثال الذي هو أكثر الامثلة تجريدا وبالتالي أكثرها بساطة ، أحطنا بذلك الضرب من جعل اللامادي ماديا أكثر فأكثر ، الأمر الذي به يتميز نشاط العياة ،

## برجسون والدماغ والفكر:

عالج الفيلسوف برجسون مشكلة التعادل بين العالة النفسية والحالة الدماغية التي تقابلها ، باسلوبه العلمي التحليلي الدقيق ، فقدم البراهين التحليلية الهادفة الى اثبات أفكاره ، معتمدا على الأدلة المتنعة ، والأمثلة الصائبة ، بعد أن توضح له أن آراء العلماء الذين تناقشوا حول أسباب هذا التعادل ودلالته أكثر مما يتناقشون حول التعادل

نفسه ، حيث يرى بعضهم أنه يعود الى الحالة الدماغية تزدوج هي نفسها في بعض العالات باشعاع نفسي ينيها ويرى بعض آخر أنه ناتج عن كون الحالة الدماغية والحالة النفسية داخلتين في سلسلتين من الوقائع متقابلتين و نقطة نقطة و من غير أن يكون ثمة ضرورة لاعتبار الأولى خالقة للثانية ولكن هؤلاء وأولئك يسلمون بالتعادل أو بالموازاة بين السلسلتين على حد تعبيرهم في أغلب بالموازاة بين السلسلتين على حد تعبيرهم في أغلب

ويعمد برجسون من جانبه الى تحديد هذه الفكرة فيقول: « اذا وجدت حالة دماغية معينة تبعتها حالة نفسية معينة ٠ أو : ان في وسع العقل ، لو أوتي قدرة فوق قدرة العقل (١) الانساني ، فشهد حركات الذرات التي يتألف منها دماغ الانسان ، وكان يملك معجما يترجم الحالات الفزيولوجية الى الحالات النفسية ٠ ان في وسع هذا العقل أن يقرأ في الدماغ ابان عمله كل ما يجري في الشعور المقابل ٠ أو أيضا: ان الشعور لا يقول شيئا غير

<sup>. (</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ١٧٤ .

ما يجري في الدماغ • كل ما هنالك أنه يعبر عنه بلغة أخرى » •

ويبين لنا برجسون أن جذور هذه النظرية هي أصول ميتافيزيائية ، كونها مشتقة من الفلسفة الديكارتية وفق خط مستقيم ، تضمنتها فلسفة ديكارت، فاستخلصها خلفاؤه وذهبوا بها الى أقصاها، ثم انتقلت عن طريق الأطباء الفلاسفة في القرن الثامن عشر الى علم النفس الفيزيولوجي في عصرنا العاضر •

ومن السهل أن نفهم لماذا قبلها الفيزيولوجيون من غير تعليل أو نقاش • فانهم أولا لم يقارنوا بينها وبين غيرها ، لأن المشكلة أتت اليهم من الفلسفة ، والفلاسفة لم يقدموا لهم حلا آخر • ثم أنه كان من مصلحة الفيزيولوجيا أن تشايع هذا الرأي ، وأن تعمل كما لو كان عليها في يوم مسن الأيام أن تبرز لنا الترجمة الفيزيولوجية الكاملة للنشاط النقسي • فبهذا الشرط وحده انما كانت تستطيع أن تتقدم الى أمام ، وأن توغل في تعليل الشروط الفيزيولوجية للفكر ايغالا ما ينفك يزداد • وكان ذلك \_ ولعله ما يزال \_ مبدأ عظيما

للبعث: يجب أن لا نتعجل فنرسم للفيزيولوجيا حدودا ما يجوز أن تتعداها ، لا ولا لأي بعث علمي أخر • ولكن شتان بين هذا المبدأ وبين أن نقرر تقريرا مذهبيا وجود موازاة نفسية فيزيولوجية • فهذا فرضية فلسفية ، لا قاعدة علمية ، انه ، في العدود التي يمكن أن يعقبل ضمنها ، فلسفة لعلم معدود بعدود رياضية صرفة ، أي للعلم على نحو ما كان يفهم في عصر ديكارت •

وفي اعتقادنا أننا اذا درسنا الوقائع بدون فكرة سابقة تقوم على آلية رياضية انتهينا الى فرضية أدق فيما يتعلق بالتقابل بين العالة النفسية والعالة الدماغية ، وأدركنا أن العالة الدماغية لا تعبر من العالة النفسية الا عن الافعال التي تعضرها هذه العالة الدماغية : ان العالة الدماغية ترسم للعالة النفسية مفاصلها العركية ، انك قد تعرف العالة الدماغية التي تصاحب حالة نفسية معينة ، ولكن عكس هذا غير صعيح ، فرب حالة دماغية واحدة تقابلها حالات نفسية متنوعة جدا ،

ويرى برجسون أن هذه النظرية تقوم على التباس في العدود · وأنها ما ان نقدمها بصياغة

صعيعة حتى تهدم نفسها بنفسها ، ويضيف : « وان تقرير الموازاة النفسية اليزيولوجية تقريرا مذهبيا ينطوي على حيلة جدلية ينتقلون بها خلسة من نظام اشارة الى نظام آخر مغالف له من غير أن يشعروا بعملية الابدال هده ، وليست هده السفسطة مقصودة ، فانما توحي بها حدود السؤال المطروح نفسه و لا منجى لفكرنا من اقترافها عفوا ، ما لم نفرض على أنفسنا أن نصوغ فرضية الموازاة بكل واحد على حدة من نظامي الاشارة هذين اللذين تملكهما الفلسفة (۱) » •

واذا ما حاولنا أن نفرق بين هذين النظامين تفريقا دقيقا • حين يتحدث المذهب الواقعي عن أشياء ،وعندما يتحدث المذهب المثالي عن تصورات، فانهما لا يتناقشان حول ألفاظ : فهذان في الواقع نظامان في الاشارة مختلفان أي طريقتان مختلفتان في فهم تحليل الواقع • فأما بالنسبة الى المثالي فليس في الواقع شيء غير ما يبدو لشعور الفرد ، أو للشعور عامة • ومن السخف أن نتحدث عن خاصة من خواص المادة لا يمكن أن تصبح موضوع تصور •

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ١٧٦ .

فليس ثمة امكان كمون ، أو على الأقلل ليس في الأشياء شيء امكاني نهائيا ، فكل ما هو موجود فهو فعلى أو قابل لأن يكون فعليا • أي أن المذهب المثالي نظام في الاشارة يتضمن أن كل ما هو جوهرى في المادة معروضاً و يمكنأن يكون معروضا في تصورنا لها ، وان مفاصل الواقع هي بعينها مفاصل التصور ، وأما المذهب الواقعي فيقوم على عكس هذا الفرض • انه يرى ان المادة موجودة بغض النظر عن التصور ، وأن نحن تصورنا للمادة علة لهذا التصور لا تدرك ، وأن وراء الادراك الذي هو فعلي ، قوى وامكانيات مختبئة ، وان ما في تصورنا من تقسيمات ومفاصل متوقف على طريقتنا في الادراك •

ويلاحظ برجسون بعد هذا العرض التحليلي الشيق أنه لا بد أن نقرر النقاط الثلاثة الآتية :

۱ ـ اذا اخترنا الطريقة المثالية كان القول بالتعادل بين الحالة النفسية والحالة الدماغية منطويا تناقض ٢٠ ـ واذا اخترنا الطريقة الواقعية وجدنا هذا التناقض نفسه في صورة أخرى ٠

٣ \_ ولا يمكن أن نقبول مفكرة الموازاة الا اذا استعملنا الطريقتين معافى قضية بعينها • ولا يمكن حسب مفهوم برجسون أن نقول بأن هذه الفكرة معقولة الا اذا كنا نقفز حالا ، بنوع من البهلوانية، من الواقعية إلى المثالية ومن المثالية إلى الواقعية ، فنظهر في الأولى متى أوشكنا أن يقبض علينا متلبسين بجرم التناقض في الثانية • وطبيعي أن نفعل ذلك ، فإن المشكلة التي نعالجها ، هذه المشكلة النفسية الفيزيولونجية ، مشكلة العلاقة بين الدماغ والفكر ، يوحى الينا طرحها نفسه بوجهتي النظر الواقعية والمثالية ، فكلمة « دماغ » تصرفنا الى التفكير في شيء وكلمة فكر تصرفنا الى التفكر في تصور • حتى ليمكن القول أن منطوق السوال ينطوى ، بالقوة ، على الالتباس الذي سيتضمنه الجواب (١) ٠

و بعد أن يستعرض برجسون وجهات النظر التي أشار اليها واختارها كطرق يجب سلوكها من أجل الوصول الى حلول لمشكلة العلاقة بين الدماغ والفكر، يعمد الى تحليل النقاط الثلاثة على انفراد مبينا

<sup>(</sup>١) برجسون: الطاقة الروحية ص ١٧٨ .

حسنات وسيئات كل منها ، ومدى صلاحيتها كعلول منطقية لمشكلة العلاقة بين الدماغ والكر ، تبديدا للأوهام ، وتنويرا للاذهان ، فيقول : « ولكننا لا ندعى أننا نجعنا في ذلك نجاحا كاملا ، فما أكثر ما هنالك من أفكار تعطف على نظرية الموازاة ، وتلتف (١) حولها ، وتذود عنها • فيعض هذه الأفكار ولدته نظرية الموازاة نفسها • وبعضها الآخر وجد قبلها وشجع على ذلك الزواج غسر الشرعي الذي رأيناه ينجبها ، وبعضها الثالث لم يكن بينه وبينها قرابة عائلية ، ولكنه نسج على منوالها من طول ما عاش على جنباتها • وهـــذه الأفكار كلها تنشىء اليوم من حول هذه النظرية خطا دفاعيا قويا ما ان نتغلب عليه في نقطة حتى تتجدد المقاومة في نقطة أخرى • ولنذكر من هذه الأفكار ما يلى:

ا ـ الفكرة الضمنية القائلة بوجود نفس دماغية ( بل يمكن أن نقول عن هذه الفكرة أنها لا شعورية ) • أي نفس متركزة في مادة القشرة الدماغية • فلما كان التصور يبدو انه ينتقل مع

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ١٦٨ .

الجسم ، فكروا في الأمر كما لو كان معادل التصور قائما في الجسم نفسه ، فاعتبروا الحركات الدماغية هي هذه المعادلات • فلم يبق على الشعور ، حتى يدرك العالم بدون أن ينزعج • الا أن يتمدد في هذه المساحة الضيقة ، مساحة القشرة الدماغية ، في هذه « الحجرة المظلمة » الحقيقية ، التي يتكرر فيها العالم المحيط مصغرا •

٢ \_ فكرة أن كل سببية فهي ميكانيكية ، وأنه ليس في الوجود شيء لا يمكن أن يحسب رياضيا -فلما كانت أفعالنا مشتقة من تصوراتنا ( الماضية منها والعالية ) ، افترضنا أن الدماغ الذي يصدر عنه الفعل لا بد يحتوى على معادل الادراك والذكرى والفكر نفسه ، والا كنا نخالف السببية الميكانيكية • ولكن القول بأن العالم كله ، ومن ضمنه الكائنات العية ، يرد الى الرياضة المحضة ، نظرة قبلية تعود في أصلها إلى الديكارتيين • وإذا كان يمكن أن يعبر عنها تعبدا حديثا وأن تترجم الى لغة العلم الحاضر • وأن يربط بها عدد متزايد من الحوادث الملاحظة ( التي ساقت هي اليها ) • وأن تنتسب اليها عندئد أصول تجريبية ، فان الجزء الذي يمكن قياسه فعلا من العالم جزء محدود • والقانون الذي

يعدونه مطلقا ما زال محتفظا بصفة الفرض الميتافيزيقي التي كانت له في أيام ديكارت (١) •

٣ ــ فكرة انه ، للانتقال من وجهة نظر التصور ( المثالية ) الى وجهة نظر الشي في ذاته ( الواقعية ) يكفي أن تحل محل تصورنا الحي الملون ، هــذا التصور نفسه وقد انحل الى رسم غير ذي ألوان ، أى الى العلاقات الرياضية بين أجزائه ، لكأننا من هذا الفراغ الذي يحدثه التجريد قد نومنا تنويما مغناطيسيا فقبلنا أن نلقى في روعنا أن ثمة دلالة عجيبة تترقرق في مجرد تنقل نقاط مادية في المكان. أي في ادراك مضيق ، على حين أنه ما كان ليخطر ببالنا أن نمهر بهذه المزية الصورة العيانية التي نجدها في ادراكنا المباشر ، رغم أنها أغنى الحقيقة أنه يجب أن نختار بين مفهوم للواقع ينش الواقع في المكان وبالتالي في التصور ، ويعتبره بكامل فعليا أو قابلا لأن يكون فعليا ، وبين مذهب يعتبر الواقع مستودع قوي • ويعتبره منطويا على نفسه و بالتالي فوق المكان • ليس في وسع أي تجريد أو حذف أو تقليل نجريه على الأول أن يجمله قريبا

<sup>(</sup>١) برجسون: الطاقة الروحية ص ١٨٩.

من الثاني • وكل ما نكون قلناه بصدد العلاقة بين الداماغ والتصور في مثالية ملونة تقف عند التصورات المياشرة الملونة الحية أيضا ، ينطبق بعديا على مثالية معقدة ترد فيها التصورات الى هيكلها الرياضي ، ولكن تبدو فيها بوضوح أشد ، لصفتها المكانية وخارجيتها المتبادلة ، استحالة أن يحتوى أحدها على كافة التصورات الأخرى ، فإن نكون محونا من التصورات الامتدادية ، بحكها بعضها ببعض ، الصفات التي تميزها في الادراك ، فليس معنى ذلك أننا اقتربنا خطوة واحدة من واقـع افترضناه في اشتداد ، وافترضناه بالتالي يسزداد واقعية بنسبة ما يزداد عدم امتداد ، ان قطعة النقود التي أمعت علامة قيمتها لكثرة الاستعمال لا تكتسب قوة شرائية لا حد لها ٠

٤ ـ فكرة انه اذا كان هنالك كلان متضامنان، فان كل جزء من الكل الأول متضامن مع كل جزء من الكل الأول متضامن مع كل جزء من الكل الثاني • فلما لم يكن هناك حالة شعورية الا ولها مصاحب دماغي ، ولما كان لا يتم تبدل في الحالة الشعورية الحالة الدماغية الا ويتبعه تبدل في الحالة الشعورية ( ولو ان العكس ليس صحيحا بالضرورة في كل الحالات ) ، ولما كان الفساد الذي يصيب النشاط المحالات ) ، ولما كان الفساد الذي يصيب النشاط

الدماغي يستتبع خللا فىالنشاط الشعورى استنتجوا من ذلك أن أي جزء من الحالة الشعورية يقابله جزء معين من الحالة الدماغية ، وانه يمكن ، تبعا لذلك ، أن يعل أحد العدين معل الآخر • الا أنه لا يجوز لنا أن نطبق على تفاصيل الاجزاء شيئا لم نلاحظه أو نستدل عليه الا في الكلين ، وأن نقلب بذلك علاقة التضامن الى علاقة معادل بمعادل • إن وجود لولب صغر في الآلة يتيح لها أن تعمل ، وفقدان هذا اللولب يوقفها عن العمل ، فهل يتبع ذلك أن كل جزء من اللولب يقابل جزءا من الآلة ، وإن اللولب معادل الآلة • إن علاقة الحالة الدماغية بالتصور يمكن أن تكون كعلاقة اللولب بالآلة ، أي علاقة العناء بالكار •

هذه الافكار الاربع نفسها تتضمن عددا كبيرا من الافكار الأخرى التي يكون من الشائق أن نعللها هي الاخرى ، لأننا سنجد فيها مرافقات مختلفة لنغمة أساسية واحدة هي نظرية الموازاة -

## برجسون والمادة والروح:

يعتقد برجسون ان حياة الروح لا يمكن أن

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ١٩٠ .

تكون نتيجة لحياة الجسد ، بل بالمكس ، فكل شيء يجرى ، هنا ، كما لو كان الجسد موضوعا تحبُّت تصرف الروح ، ولذلك لا نستطيع أن نفرض أن الروح والجسد متحدان اتحادا يتوقف وجود كل منهما فيه على وجمود الآخر • لسمت لأزعم أن بمقدورى أن أحل ، في هذه الفترة الباقية من عمرى ، أخطر مشكلة يمكنها أن تطرح على وجدان البشرية ، ولكننى ، لن أكون راضيا عن نفسى ان أنا ضربت عنها صفحا • من أين جئنا ؟ وماذا نصنع في هذه الدنيا ؟ والى أين نعن ذاهبون ؟ ان صح ان الفلسفة لا تستطيع أن تجيب على هذه الأسئلة (١) العيوية الخطيرة ، ولا أن توضعها ، شيئا فشيئا ، كما تتوضع مسألة من مسائل علم العباة ، مثلا ، أو من المسائل التاريخية بواسطة اختبار أعمق فأعمق ، وبنظرة أنفذ فأنفذ الى الحقيقة الواقعية ، وان صح ، بالتالي ، ان الفلسفة تظل عاجزة عن التوفيق بين وجهتى نظر الذين يقولون بخلود النفس وبين الذين ينكرونه لأسباب تستند ، تخمينا ، الى جوهر النفس والجسد ،

<sup>(</sup>١) برحسون: الطاقة الروحية ص ٢٧ .

حينئذ يصح القول ان كل الفلسفة لا تساوى ساعة عناء • لا شك في أن البرهنة الاختبارية على خلود النفس غير ممكنة ، لأن الاختيار لا يمكن اجراؤه الا على ما له مدة من الزمن ذات حدود • حينما يتكلم الدين عن خلود النفس ، فانه يستند ، في كلامه الى الوحم • ولكن ، يجب أن نعاول ، على صعيد الاختبار ، الاقتراب من احتمال ، وحتى من ترجيع صحة بقاء النفس في الحياة بعد موت الجسد الزمن محدودا ، أو غير محدود ، خارج الصعيد الفلسفى • اذا قنعنا بهذا العل المتواضع ، أصبحت مشكلة مصر النفس قابلة للمعالجة فلسفيا • هو ذا دماغ بشتغل ، وهو ذا وجدان يحس ويفتكر ويريد : فأن كان شغل الدماغ يعادل الوجدان بكامله ، أو كان الوجدان كله ، أمكن ، أنذاك ، للوجدان أن يتبع مصبر الدماغ ، وأمكن للموت أن يكون نهاية كل شيء ، وأصبح على الفيلسوف الذي يقول ببقاء النفس أن يثبت وجهة نظره بالاستناد الى براهين مستمدة من علم المعقولات ، أي الى براهين غرر حاسمة • ولكن ، اذا كانت العياة الوجدانية تجاوز وظيفة الدماغ ، كما

حاولنا أن نتبت ، واذا كانت وظيفة الدماغ لا يمكنها أن تعرك سوى قسم صغير ، فقط ، مما يعتوي عليه الوجدان ، كان بقاء النفس هكذا أقرب الى الاحتمال حتى ليصبح على من ينكره أن يبرهن على وجهة نظره بدلا ممن يقول به •صعيح ان منهاجنا الفلسفي الاختباري لا يطمع ، هنا ، في البلوغ إلى حل حاسم ، بل يتوخى فقط ، أول ما يتوخى ، الاقتراب ، أكثر فأكثر من احتمال يزداد ازديادا مطردا حتى يقودنا في نهاية المطاف ، الى حالة تشبه اليقين ، عمليا • هذا هو المنهاج الفلسفي الذي وقع عليه اختياري •

ويوضح برجسون ان على عاتق الفلسفة تقع مهمة دراسة حياة النفس في كافة مظاهرها فيقول: « فواجب الفيلسوف الذي تمرس بالملاحظة الداخلية أن يسبر أعماق نفسه • ثم يتابع في عودته الى السطح العركة التدريجية التي بها يرتخي الشعور ويمتد ، ويتهيأ لأن ينتشر في المكان ، فاذا شهد الفيلسوف هذه الصيرورة (١) التدريجية الى مادة ، ورصد الخطوات التي يبرز فيها الشعور الى

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ٣٤ -

الخارج أمكنه على الاقل أن يصل الى حدس غامض لما عسى أن يكون عليه نفاذ الروح في المادة ، وعلاقة الجسم بالنفس ، نعم ان هذا الحدس لن يكمون الا شعاعا أول • غير أن هذا الشعاع سمسك بأيدينا ويوجهنا بين تلك الظاهرات الكثيرة التي يعرفها علم النفس وعلم الامراض النفسية • وستعمسل هذه الظاهرات بدورها على تقويم منهج الملاحظة الداخلية ، اذ تصحح ما عسى أن يكون في التجربة الداخلية من خطأ ، وتكمل ما عسى أن يكون فيها من نقص • وهكذا فاننا بالتردد بين مركزين للملاحظة ، الداخل والخارج ، نصل الى حل للمسألة يقترب من الصحة شيئا بعد شيء ، وما أدعى انه كامل كما تريد أن تكون حلول الفلاسفة في معظم الأحيان، وانما أقول انه يدنو من الكمال باستمرار، كالعلول العلمية سواء بسواء • ولما كانت الدفعة الأولى ستأتى من الداخل ، وكنا ننشد الايضاح الأول من الرؤية الداخلية ، فإن المسألة تظل مسألة فلسفية ، كما يجب أن تكون ٠

غير ان الفيلسوف لا يستسهل الهبوط من القمم اللتي يحلو له أن يقيم فيها ، فقد أهاب به أفلاطون أن يتجه الى عالم المثل • وهنالك ، بين المفاهيم

المجردة ، طاب له المقام : (١) ينشب بيتها الغلاف ، مردها الى الصلح ، طوعا أو كرها ، ويقوم في هذا الأفق الممتاز بدور الدبلوماسي الراقي وانه يتردد عن الاتصال بالوقائع عاليها فضلا عن دانيها من أمثال الأمراض العقلية : فكأنه يغشى أن تتسخ بها يداه ، والغلاصة أن النظرية التي كان يحق للعلم أن ينتظرها هنا من الفلسفة ، النظرية المرنة القابلة للتكامل ، المنطبقة على جملة الوقائع المعروفة ، لم تشأ الفلسفة أو لم تستطع أن تقدمها اليه و

وطبيعي أن يقول العالم عندئد لنفسه: « ما دامت الفلسفة لا تسألني ، بالاستناد الى الوقائع والبراهين ، أن أحدد التقابل المفروض بين ما هو نفسي وما هو دماغي ، على هذا الوجه المين أو ذاك ، وفي هذه النقطة المعينة أو تلك ، فسوف أعمل موقتا كما لو كان هذا التقابل تاما ، وكما لو كان ثمة تعادل بل وحدة • فأنا الفيزيولوجي ، بما أملك من وسائل المشاهدة والتجريب الخارجيين الغالمين ، لا أرى الا الدماغ ، ولا سلطان لي الا

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص هيد

على الدماغ ، فسأنهج اذ كما لو يكن الفكر الا وظيفة للدماغ • وسيكون من شأن ذلك أن يزيد جرأتي على السير ، ويضاعف حظي من التقدم • فحين لا يعرف المرء حدود حقوقه يفترضها في أول الأمر غير ذات حدود » • كذلك قال العالم لنفسه ، وكان يمكن أن يكتفي بهذا لو استطاع أن يستغني عن الفلسفة •

غير ان الفلسفة لا يستغنى عنها ، فكان من الطبيعي ، ريثما يقدم الفلاسفة اليه تلك الفلسفة المرنة ، القابلة لأن تتكيف وفق التجربة الداخلية والخارجية والتي يحتاج اليها العلم ، كان من الطبيعي ريثما يتم ذلك أن يقبل من يدي الميتافيزياء القديمة تلك النظرية الجاهزة (١) المؤلفة من هنا ومن هناك ، التي تنطبق خير انطباق على المنهج الذي كان قد أفاد منه خيرا كثيرا ، ولم يكن له خيار على كل حال ،

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ٣٦ .

النقطة ، هي أن ثمة موازاة دقيقة بدين النفس والجسم ، فاما ان النفس تعبر عن يعض أحوال الجسم ، أو أن الجسم يعير عن النفس ، أو أن الجسم والنفس يعيران كلاهما ، يلغتين مختلفتين ، عن أصل واحد ليس بالنفس ولا بالجسم ، والدماغي على أية حال من هذه الاحوال الثلاثة يعادل النفسي معادلة دقيقة • فكيف توصلت فلسفة القرن السابع عشر الى هذه النظرية أو هذا الفرض ؟ ليست دراسة تشريح الدماغ ووظائفه هي التي أوصلتهم الى ذلك طبعا لأن هذه الدراسة لم تكد تبدأ في ذلك الحين ، ولا هي دراسة بنية الفكر ووظائفه وما يطرأ عليه من اختلال ، لا ، وانما استخرج هـذا الفرض استخراجا طبيعيا من مبادىء فلسفية عامة تخيلوا جلها ان لم يكن كلها ، تأييدا لآمال الفيزياء الحديثة » •

ويستمر برجسون في استعراض آراء الفلاسفة النين درسوا هذه النواحي في عصر النهضة حيث ظهرت اكتشافات كبلر وجاليلو القاضية بامكان رد المسائل الفلكية والفيزيائية الى مسائل ميكانيكية ، ومن ثم كانت تلك الفكرة التي تصور مجموع الكون المادي ، غير العضوي منه والعضوي ، على

أنه آلة كبيرة خاضعة لقوانين رياضية • وكان لا بد عندئة حسب رأي برجسون أن تندرج الكائنات الحية عامة ، وجسم الانسان خاصة ، في هذه الآلة ، كما تندرج الدواليب في جهاز الساعة ، فعد الانسان غير قادر على أن يفعل شيئا لم يحدد من قبل ولا يمكن أن يحسب حسابا رياضيا (١) • وهكذا جردت النفس الانسانية من قدرتها على الخلق ، وأصبح من الضروري ، اذا صح وجودها ، أن لا تكون حالاتها المتعاقبة الا تعبيرا ، بالفكر والعاطفة ، عن نفس الأمور التي يعبر عنها جسمها بالامتداد والحركة •

وبعد أن يغوص برجسون في أعماق الفكر ، وفي مصاحبه الفيزيولوجية ، يرى بأن احساس الناس صادق ، وأن في الشعور الانساني أكثر مما في الدماغ المقابل بما لا نهاية له • ثم يشرح النتائج التي وصل اليها من خلال هذه الفكرة ، فيقول : « أن من يستطيع أن ينظر في داخل الدماغ ابان عمله ، وأن يتبع ذبذبات الذرات ذاهبة آيبة ، وأن يقسر كل ما تقوم به ، يستطيع ولا شك أن

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ٣٧ .

يعرف شيئا مما يجرى في الفكر ٠ ولكنه لا يستطيع أن يعرف الاشيئا يسرا ٠ انه يعرف ما يعبر عنه الجسم باشارات وأوضاع وحركات ، يعرف ما تنطوى عليه الحالة النفسية من فعل يتحقق أو يشرف على التحقق،أما ما عدا ذلك فلن يعرفه (١)٠ سيكون مثله بازاء الافكار والعواطف التي تجرى في داخل الشعور كمثل الشاهد الذي يرى كل ما يقوم به الممثلون على المسرح من غير أن يسمع كلمة مما يقولون • نعم ، ان لحركات الممثلين وأوضاعهم ، في ذهابهم وايابهم ،مبررها في المسرحية التي يمثلونها ، حتى لقد نتنبأ بالحركة اذا نحن عرفنا الكلام • الا ان عكس هذا ليس بصحيح ، أى ان معرفة الحركات لا تفيدنا في معرفة المسرحية الا قليلا جدا • ذلك ان الملهاة الرفيعة أغنى من الحركات التي تمثلها • وهكذا فانني أعتقد أننا نستطيع أن نعرف ما يجري في الدماغ اذا عرفنا العالة النفسية ( في حالة اكتمال علمنا بالجهاز الدماغي و بالسيكولوجيا (٢) ) ولكن عكس هذه

<sup>(1)</sup> برجسون: الطاتة الروحية من ٣٩٠

<sup>(</sup>٢) برجسون : المادة والذاكرة : الفصل الاول .

العملية مستحيل • لأن العالة الدماغية الواحدة قد تقابل طائفة من الحالات النفسية المختلفة التي تناسبها بدرجة واحدة • أنا لا أقول \_ ولتلاحظوا ذلك جيدا \_ ان أية حالة نفسية يمكن أن تقابل حالة دماغية معينة • فانكم حين تضعون اطارا لا تدخلون فيه أية لوحة ، فالاطار يعدد اللوحـة بعض الشيء لمجرد أنه لا يقبل من اللوحات الا التي توافقه ، شكلا وأبعادا ، وينبذ ما عدا ذلك ، ولكن يكفى أن يتوفر الشكل ، وتتوفر الابعاد حتى تدخل اللوحة في الاطار • والأمر على هذا النعو فيما يتصل بالدماغ والشعور • فيكفى أن تكون هذه الأفعال اليسيطة \_ الاشارات والأوضاع والحركات ـ التي تظهر فيها الحالة النفسية المعقدة. يكفى أن تكون هي التي يعضرها الدماغ حتى تدخل العالة النفسية دخولا محكما في العالة الدماغية (١)٠

ولكن ثمة طائنة كبيرة من اللوحات المختلفة يمكن أن تدخل كذلك في هذا الاطار نفسه وينتج عن هذا أن الدماغ لا يحدد الفكر ، وأن الفكر مستقل عن الدماغ ، في جزء كبير على الأقل » •

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ٤ .

ويواصل برجسون تحليله لعمل الدماغ والمادة الدماغية ، وتأثير بعض السموم في الشعور ، وتأثير المرض الدماغي عامة في الحياة النفسية ، ثم يتساءل اذا كان الفكر نفسه ، في مثل هذه الحالة ، هو الذي اختل أم أن الذي اختل هو جهاز اتصال الفكر بالأشياء ؟ حين يهذي مجنون فان تفكره قد يكون متفقا مع أدق قواعد المنطق • ويذهب الى أنه قد يخيل الينا ، حين نسمع أحدا من المجانين يتحدث عن نفسه ، انه لا يخطىء الا لاسرافه في استعمال المنطق • والواقع أن ضلاله ليس ناتجا عن أن يفكر تفكرا خاطئا ، بل عن أنه يفكر بعيدا عن الواقع، يفكر خارج الواقع، كمن يحلم • فلنفرض ما دام هذا معقولا ، ان سبب المرض هو تسمسم المادة الدماغية • فهل يجب أن نعتقد أن السم مضى يصيب التفكر في هذه الخلايا أو تلك من خلايا الدماغ ، وأن هناك في بعض النقاط المعينة من الدماغ حركات من الذرات تقابل هذا التفكر ؟ كلا • بل المرجع أن الدماغ كله هو الذي أصيب، كما أن العبل المشدود كله ، لا جزءا من أجزائه ، هو الذي يرتخي حين لا تشد المقدة • ولكن كما أنه يكفى ارتخاء بسيط في قلس السفينة حتى تأخذ السفينة بالترنح فوق الأمواج ، كذلك يكفي تبدل بسيط في المادة الدماغية حتى يفقد الفكر اتصاله بمجموع الاشياء المادية التي يتكيء عليها عادة ، فيشعر بأن الواقع ينسل من تحته ، فيتمايج ويأخذه دوار (۱) •

وفي انتهاء هذه المقارنة التعليلية يؤكد برجسون أن هذه الاشياء التي تعرض لها تبين مدى علاقة الروح بالجسد ، وأنه يستعيل عليه أن يعصي أو يعدد الوقائع والاسباب التي يقوم عليها هذا المفهوم .

#### برجسون والديمومة:

عالج الفيلسوف الفرنسي هنري برجسون في كتاباته ورسائله التي وجهها الى العلماء والاصدقاء مشكلة الديمومة التي اعتبرها كنقطة الدائرة في فلسفته ، لذا لا بد لنا من ايراد بعض الفقرات التي كتبها في رسالته التي وجهها الى هوفدنغ سنة 1917 ميلادية ، والتي سجل فيها تصوراته العقلية

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ٥٤ .

المعقدة ، يقول : « ان الوجود الذي نتيقنه أكثر من أي وجود آخر هو بلا ريب وجودنا ، لأننا نشعر به في داخلنا و بكل شعورنا - فما هو ، في هذه الحالة الفريدة ، المعنى الدقيق لكلمة وجدود ؟ لترجع هنا باختصار الى خلاصة بعث سابق -

اني أشعر باديء ذي بدء ، بأني أنتقل من حالة الى حالة : أشعر بالعر أو بالبرد ، بالفرح أو بالعزن ، اني أعمل شيئا أو لا أعمل ، أنظر الى ما حولي أو أفتكر في شيء آخر ؛ انها احساسات ، وعواطف ، ورغائب ، وتصورات ، أي تغيرات تتقاسم وجودي وتلونه بالتوالي \* اذن أنا أتغير في كل لحظة تغيرا أعمق مما أظن لأول وهلة (1) \*

اني أتكلم بالعقيقة ، عن كل حالة من حالاتي كما لو كانت هذه الحالمة تشكل كتلة واحدة تصعيح اني أقول: أنا أتغير ، ولكن ، يغيل لي ان هذا التغير يتم بالانتقال من حالة الى الحالة التي تليها ، وأحب أن أعتقد أن كل حالة ، مأخوذة بمفردها ، تبقى هي هي خلال كل الوقت الذي

<sup>(</sup>۱) أندريه كريسون : برجسون ص ۸۷ ،

تتكون فيه • بيد أن قليلا من الانتباه يبين لي أن كل تأثير ، وكل تصور ، وكل قصد ، يتغير في كل لحظة ، لأنه لو توقفت أية حالة نفسية عن التغر ، لتوقف الزمن بالنسبة اليها • لنأخذ مثلا ، العالة النفسية الداخلية الاكثر ثبوتا ، كالادراك الحسى النظري لشيء خارجي غير متحرك : فمهما ظل الشيء هو ذاته أمامي ، ومهما نظرت اليه ذات النظرة ، ومن ذات الزاوية ، وفي ذات الضوء ، فان هذا الشيء يتغير ، مع ذلك في كل لعظة ، على الأقل ، باضافة هذه اللحظة من الزمن اليه • كلما تقدمت حالتي النفسية على طريق الزمن ، تتضخم باللحظات الزمنية التي تضمها اليها ، وهذا ما يقال بالأحرى عن العالات الاكثر داخلة : احساسات ، وتأثرات ، ورغبات ، الخ • لأنها لا تتعلق برؤيو شيء خارجي ، جامد • بيد أننا لا نحب أن نجهد أنفسنا في الانتباء الى استمرار هذا التغير ، ولا نضطر الى ملاحظته الاحينما (١) يتضخم تضخما كافيا ويفرض على الجسد موقفا جديدا ، وعلى الانتباه اتجاها جديدا : حينئنة

<sup>(</sup>۱) اندریه کریسون : برجسون ص ۸۹ ،

فقط ، ننتبه الى أننا انتقلنا من حالة الى حالة ، أما الحقيقة ، فهي أننا نتغير باستمرار ، وأن كل حالة هي ُتغير بمجرد كونها حالة في الزمن •

هذا يعنى أنسه لا يوجلد فرق جوهرى بلين الانتقال من حالة الى حالة وبين الاستمرار في ذات الحالة : فإن تكن الحالة التي تبقى هي ذاتها ، تتغير أكثر مما نظن ، فالانتقال من حالة إلى حالة يشبه أكثر مما نتصور ، الحالة ذاتها في تمددها : فالانتقال مستمر ، ولكن بما أننا نغض الطرف عن التنبر المتواصل لكل حالة سيكولوجية ، لذلك نظن حينما يصبح التغير واضحا ، ان حالة جديدة أضيفت الى الحالة القديمة • وهكذا دواليك • فالانفصال الظاهري في الحياة السيكولوجية ينجم عن نظرنا اليها نظرات متقطعة : فعيث لا يوجد سوى منحدر دقيق نظن أثنا ترى باتباعنا الخطر المتكسر التي تخلقه مخيلتنا ، درجات سلم • لا شك في أن حياتنا السيكولوجية مليئة بالمفاجآت تعدث العوادث وكأن كلا منها مستقل عما قبله وعما بعده ، بينما هي يربطها بعضها ببعض سلك خيالي يوهمنا أنها منفصلة بعضها عن بعض • انها قرعات طبل تسمع من حين الى أخر في الايقاع المتواصل •

ليس كل حادث منها سوى النقطة الاكثر انارة في قطاع متحرك يتضمن كل ما نحس ، ونفتك ، ونريد ، أي كل ما نحن اياه خلال لحظة معينة • فهذا القطاع بكامله هو الذي يعتبر بالحقيقة ، حالتنا السيكولوجية المتبدلة ، في سيرها المتواصل ، بعالات جديدة (1) •

ولكن ، بما أن انتباهنا مين هذه الحالات وفصلها فصلا اصطناعها ، لذلك كان لزاما عليه أن يربطها ، في ما بعد ، برباط اصطناعي ، فيتصور « أنا » لا شكل له ، ولا قصيد ، ولا حركة تمر عليه أو تتعلق به هذه الحالات السيكولوجيئة التي جعل منها وحدات مستقلة • فعيث لا يوجد سوى تموجات تلون هاربة يزاحم بعضها بعضا، يلمح انتباهنا ألوانا واضحة ، وكأنها ثابتة ، تنضم يعضها الى بعض كدرر العقد ، لذلك يرى لزاما عليه أن يتخيل لها سلكا ثابتا يمسكها معا - ولكن أن يكن هذا القوام الذي لا لون له يتلون بما يستره ، فانه في عدم تحديده ، كأنه ليس بموجود بالنسبة البنا ،

<sup>(</sup>۱) اندریه کریسون : برجسون ص ۹۰ ۰

نعن في الواقع لا ندرك حسيا ، سوى ألوان ، أى حالات سيكولوجية • ان هذا السلك الوهمي ، ان هذا القوام هو أمام وجداننا ، مجرد علاقة معدة لتذكره باستمرار ، الصفة الاصطناعية للعملية التي يضيف بها انتباهنا حالة الى حالة حيث لا يوجد سوى استمرار يتتابع • لو كان وجودنا يتكون من حالات منفصلة تحتاج الى « أنا » عديم التأثر لكي يجمعها ، لما كان لنا ديمومة ، لأن « أنا » لا يتغير ، لا يمكنه أن يستمر ، ولا أن يدوم ، ولأن حالة سيكولوجية تظل هي هي طالما لا تخلفها العالـة التالية ، لا يمكنها أن تدوم هي أيضًا • عبثًا نضيف آنذاك ، تلك الحالات الواحدة الى الأخرى ، على « أنا » يمسكها ، فتلك المجمدات المرصوفة على مجمد لن يمكنها ، أبدا ، أن تصنع ديمومة تتواصل • العقيقة هي أننا لا نحصل ، آنذاك ، الا على تقليد اصطناعي لميعان داخلي ، أو على معادلة جامدة تلائم متطلبات المنطق واللغة لسبب جذفنا الزمن الحقيقي ، أما الحياة السيكولوجية التي تجري تعت الرموز والشعارات التي تغطيها ، فمن السهل علينا أن ندرك أن الزمن هو نسجها الأثبت ، لأن ديمومتنا ليست لعظة تخلف لعظة ، والا لما كان لنا سـوى

حاضرنا ، ولما اتصل ماضينا بالعاضر ، ولما تطورنا، ولما كان لنا ديمومة حقيقية ٠ ان الديمومـة هي استمرار تقدم الماضي في المستقبل ، وتضخمه منه، مع الاحتفاظ بذاته • ليست الذاكرة ، كما بينا خاصية رصف الذكريات ، كما في درج ، أو تسجيلها في سجل • ليس ثمة لا سجل ولا درج ، حتى ولا خاصية ، بالضبط ، لأن الخاصية تعمل بتقطع حينما يريد ، او حينما تستطيع ، بينما تراكم الماضي على الماضي يتتابع باستمرار • في الحقيقة. يحتفظ الماضي بذاته أليا • انه يتبعنا بلا شك ، بكامله وفي كل لعظة : فما شعرنا به ، وافتكرنا فيه وأردناه منذ الطفولة الأولى هو هنا ينحنسي على الحاضر المزمع أن ينضم الى الماضي ، ويدفع باب الوجدان الذي يود أن يتركه خارجا • ان الجهاز الدماغي يحاول ، بطبيعة تكوينه ، أن يحشر معظم الماضي في اللاوعي لكي لا يترك في الوجدان الا ما من شأنه أن ينير الموقف العاضر ، وأن يساعد العمل الذي يتهيأ ، وأن يعطى أخبرا شغلا مفيدا • غير ان ذكريات كمالية خارقة العادة تمر أحيانا من الباب المشقوق تهريبا: انها رسل اللاوعى تعلمنا بما نجر خلفنا مما لا نشعر به ، ولكن بالرغم من

أننا لا نشعر به شعورا واضعا ، فاننا نعس حضور ماضينا معنا بصورة مبهمة • فماذا نعن ، بالحقيقة وما هو طبعنا ، ان لم يكن خلاصة التاريخ الذي عشناه منذ مولدنا ، حتى ومنذ قبل مولدنا ، لأننا نحمل معنا من قبل أن نرى النور ، استعمدادات وراثية ؟ لا شك في اتنا لا نفكر ولا نتصور (١) لا بجزء صغير من ماضينا ، لكننا نرغب ونريد ونعمل بكل ماضينا ، بما فيه ما ورثناء مسن الاستعدادات النفسية الاصلية عند مولدنا •

ويستحيل على الوجدان ، بالنظر الى استمرار الماضي ، أن يمر مرتين بذات الحالة : فمهما ظلت الظروف ذاتها فان الشخص الذي تعنيه يتغيير دائما ، انه يجتاز في كل لحظة نقطة قديمة مسن تاريخ حياته الى نقطة جديدة • اننا نبني شخصيتنا باختبار يتراكم في كل لحظة ، لذلك نحن نتفير دائما ، وتتجدد كل حالة من حالاتنا ان لم يكن سطحيا ، فعمقا ، ولذلك تكون ديمومتنا تغيرا متواصلا • قد نستطيع أن ننحي هذه الذكرى ، أو تلك ، عن ذهننا ، لكننا لا نستطيع أن ننجيها عن

<sup>(</sup>۱) أندريه كريسون : برجسون ص ۹۳ ،

هكذا تنمو شخصيتنا وتنضج بصورة متواصلة، فكل لحظة من تاريخنا هي جديد يضاف الى قديم، بل هي شيء لا يمكن ارتقابه لأنه غارق في ظلام الغيب •

وحينما تكتمل لوحة المصور ، نستطيع أن نفسرها بهيئة مثالها ، و بموهبة مصورها ، و بالألوان التي أعدت لها ، غير ان مصورها ذاته لم يكن ليستطيع قبل اكتمالها ، أن يتكهن بمصرها • وهذا ما يصح قوله عن لعظة من لعظات حياتنا : انها نوع من الخلق (١) • وكما ان موهبة المصور تتكامل أو تتناقص ، أي تتنوع ، تحت عواميل الآثار التي يخلقها ، هكذا كل حالة من حالاتنا فانها في ذات الوقت الذي نخلقها فيه ، تُنوع هي شخصيتنا ، أي الشكل الجديد الذي نرتديه ، لذلك يصح القول أن ما نصنعه يتوقف على ما نحن اياه • ولكن يجب أن نضيف اننا نوعا ما ما نصنعه، وأننا نخلق ذاتنا بذاتنا خلقا متواصلا (٢) •

<sup>(</sup>۱) اندریه کریسول : برجسون ص ۹۱ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٩٥ .

وتكتمل عملية هذا الخلق بقدر ما نعن نفكر في ما نصنع ، هنا لا يعمل الفكر كما يعمل في الهندسة ، مثلا ، حيث مقدمتا القياس المنطقيي موضوعتان ، مسبقا ، بصورة غير شخصية ، وحيث تتحتم نتيجة غير شخصية • هنا يمكن لذات الاسباب أن تملى على أناس مختلفين ، أو على ذات الانسان في أوقات مختلفة ، أفعالا مختلفة قد تكون جمعها معقولة • ببد أن هذه الأسباب ليست ، بالحقيقة ، واحدة ، لأنها تعنى أناسا مختلفين ، أو ذات الانسان في أوقات مختلفة ، لذلك ، لا يمكننا أن نحكم عليها من الخارج ، كما في الهندسة ، ولا أن نحل مشاكل الغير التي تفرضها عليه حياته ، عوضا عنه ، لأن عليه أن يحلها ، هو ، من الداخل ، وعلم حسابه الشخصى (١) ٠

ليس لدينا ، الآن ، أن نتعمق في هذه النقطة ، بل أن نبحث ، فقط ، عن المعنى الدقيق الذي يعطيه وجداننا لكلمة « وجود » فنرى ان الوجود يعني ، هنا ، التغير ، وأن التفسير يعني النضوج ، وأن النضوج يعني خلق الإنسان ذاته بذاته خلقا

<sup>(</sup>۱) اندریه کریسول : ترجسون من ۹۵

#### متواصلا » •

### الكيف والديمومة عند برجسون:

من الملاحظ أن برجسون انطلق في مفهوسه الانتقادي من مشكلة الزمن ، ومنها اتجه الى مسألة الشعور النفسي ، ومن ثم الى قضية الحرية ، ولهذا بمقدورنا أن نعتبر نظرية برجسون عن الحرية تجسيدا لمواقفه الانتقادية التحليلية من علم النفس \*

وحتى تتوصل الى معرفة آراء برجسون الفلسفية بالحرية ، وكيف جاءت هذه الحرية مختلفة عن الأسس السابقة التي قال بها الفلاسفة في قضية الحرية ؟ لذا لا بد لنا من التطلع الى ما كتب برجسون في كتابه عن « معطيات الشعور المباشرة » الذي يوضح فيه موقفه أشد الوضوح •

يقول برجسون في الفصل الأول من كتابه المذكور أن ادراكنا للشدة في الحالات النفسية المختلفة يعود اما الى تقديرنا لعدد الحالات البسيطة التي تتسرب الى الحالة الاصلية وتنضاف اليها ، كما هو الأمر في الحالات النفسية القائمة بذاتها أو المكتفية بنفسها مثل المشاعر المميقة والانفمالات

العادة ، وأما الى تقديرنا لكم العلل الغارجية وخلطنا بين المؤثر الفيزيقي والحالة النفسية ، كما هو الأمر في العالات الشعورية المتمثلة عن سبب خارجي أو التي تصاحبها تغيرات جسميسة مشل الاحساس بالصوت أو بالحرارة أو بالثقل أو بالفوء \*

واذا تعمقنا في فعص الاحساسات الخالصة التي ترتبط بعللها الخارجية ارتباطا قويا ، كما همو المحال مثلا في المجهود العضلي ، حيث يظهر الشعور منبسطا في الخارج وتبدو الشدة امتدادا مكانيا فنحن نعتقد حسب تفكير برجسون حيث نشد أكثر وأكثر على قبضة اليد أن ثمنة حالة وجدانية واحدة تتغير كمناً وتزيد مقدارا دون أن نلاحظ أن المسعور الظاهر بالتوة الأشد في مركز معين من الكائن الحي يرجع في الواقع الى ادراكنا بأن سطحا أوسع في الجسم يساهم في العملية (١) •

ونعن نعتقد كذلك حين ثرفع أثقالا متزايدة في الوزن أن هناك ازديادا مستمرا من القوة النفسية

<sup>(</sup>١) برجسون : معطيات الشعور المباشرة ص ١ م

المزدحمة في الدراع ، دون أن تلاحظ أننا نقيس العالة النفسية بالحركات (١) الواعية التي تصاحبها ٠ ان الشدة هنا بالمثل لا تعني بقاء العالة النفسية مع اختلاف مقدارها ، وانما تعني تفير العالة كيفا ، اذ يصبح الثقل تعبا ، ويصبح التعب ألما • ولهذا كان وعينا بازدياد المجهود العضلي يعود الى ادراكنا المزدوج لعدد أكبر من الاحساسات التي تحيط به ولتنيير كيفي يحدث في بعض هذه الاحساسات •

ولا يختلف الأمر عن ذلك حينما نقدر الشدة في حالة الانتباه: اننا نعتقد أننا نعي اشتدادا متزايدا في النفس ، أو مجهودا لا ماديا ينمو ويكبر بينما نعن ننظر فحسب الى العركات التي تصاحب الانتباه وفي رأي برجسون أننا لا نجد في الانتباه حين نعلله غير احساس بتقلص عضلي ينتشر على السطح أو يتغير في طبيعته فتتحول الشدة الى الضغط ثم الى التعب ثم الى الألم و فاشتداد الانتباه ليس تزايدا كميا لحالة معينة وانما هو تغير هذه

<sup>(</sup>١) برجسون : معطيات الشمور المباشرة ص ١٩ .

# العاله (١) ٠

أما ما يرتبط بالانفعالات القوية مثل الغضب أو الغوف فيعود ادراكنا للشدة الى تقديرنا لعدد الاحسسات التي تحيط بالانفعال الاصلي وبطبيعة هذه الاحساسات ، كأن نقدر الغوف باضطهراب النبض واسراعه • فاذا كان الانفعال هادئا مستكنا تحولت هذه الاحساسات الى عناصر باطنة ، مثل الأفكار والذكريات ، وعدنــا في تقديرنا لشــدة الانفعال إلى هذه العناصر الياطنة • أما اذا كيان الانفعال حادا ثائرا انعكست هذه العناصم الى الخارج ، كأن يخفق القلب أو تشتد اللهثات ، ورجعنا في تقديرنا لشدة الانفعال الى الاحساسات التي تعيط به وتعل محل العناصر الباطنــة • فالشدة في الحالين تشمل بمفهوم برجسون كثرة من العالات البسيطة التي يتبينها الوعى فيها بشيء من الغموض (٢) ٠

وربما تنعكس الشدة في العالات النفسيــة الى

<sup>(</sup>۱) برجسون : معطيات الشبعور المباشرة ص ٢١ (٣) المرددة علم من ٣٧

<sup>(</sup>٢) المبدر تقنيه ص ٢٣ .

مقادير وتتحول الفروق الكيفية الى فروق كمنة • فاذا لاحظنا الاحساسات الماطفية ، كاللذة والألم ، توضح لنا أننا نقدر بعدد العالات النسفية التي نستشفها في صميم الاحساس الاصلى ، والتي تترجم عما نقوم به ازاء الاحساس الاصلى من ردود فعل أو عما نتحفز لأن نقوم به في المستقبل • اننا نحدد شدة الألم بعدد (١) أجزاء الجسم وامتداد هذه الأجزاء التي تشارك في الألم • ولكننا اذا اعتبرنا الألم بمعزل عن ردود الفعل تبينا أن شدته كيف معض ولست كما متزايدا • ونعن نقدر كذلك شدة اللذة اما بميلنا نحوها ، أي بالحركات التي نقوم بها في نزوعنا نحو اللذة التي يتمثلها ادراكنا، واما بجمودنا فيها ، أي مقاومتنا لما يشغلنا عن اللذة التي نتذوقها بالفعل • ولكنا اذا نظرنا الى اللذة بمعزل عن الحركات التي يتضمنها ميلنا للذة أو بمعزل عن هذه القوة الجامدة تبينا أن اللهذة حالة ولست مقدارا أو كمية • نحن اذن نقلب التغير الكيفى الى مقدار كمى يزيد أو ينقص • هذا موقفنا في حياتنا ولفتنا المعتادة ، وهو موقف

<sup>(</sup>١) برجسون : معطيات الشعور المباشرة ص ٢٧ .

العلماء والفلاسفة الذين يختلفون عن برجسون الذي تناول تلك الحالات النفسية القائمة بذاتها ، وبين لنا أيضا أننا نقع في نفس الخطأ فيما يتعلق بالحالات الشعورية المتمثلة عن سبب خارجي ، حين نعتقد أنها مقادير يمكن أن نقيسها وأن نقدر كمها • لأن بعض هذه الاحساسات ربما يحمل طابعا عاطفيا فبكون تقديرنا لشدتها راجعا عندئذ الى ما تثره فينا من ردود الفعل ، غير أن الاحساسات التمثيلية البعتة الغالية من أى طابع عاطفي لا يمكن كذلك أن تزيد أو تنقص علتها الخارجية دون أن تثر فينا حركات تعيننا هي أيضا على أن نقيسها • أما حينما تتلاشى ردود الفعل فاننا لا نلبث أن نقدر الاحساس بعلته الغارجية ونعبر عن الشدة بالمقدار ، رغم أن الاحساس كيف بحث بينما الملة الخارجية امتداد يقاس • لأننا كما يقول برجسون: نقيم كم العلة في كيفية المعلول (١) •

هذا ما وصل اليه برجسون في تعليله لشدة الاحساس وتمييزه بين كم العلة وكيف المعلول ولكنه يلاحظ في الحالة الاصلية كثرة من الوقائع

<sup>(</sup>١) برجسون : معطيات الشعور المباشرة ص ٣١ .

النفسية البسيطة ، فيعكف على دراسة هذه الكثرة الباطنية ليبين لنا أنها كثرة كيفية تقوم في الزمان وتختلف من ثمة عن الكثرة العددية التي تحدث في المكان ، لأنه حسب رأيه يوجد نوعان متباينان من الكثرة: كثرة الأشياء (١) المادية التي تؤلف مباشرة عددا من الأعداد وكثرة الوقائع الشعورية التسي لا تأخذ شكل العدد دون وساطة تمثيل رمزى يدخل فيه المكانحتما وننحن لا نعتبر المشاعر والاحساسات والأفكار الابعد أن نتمثلها وحدات متشابهة تملأ محلات متمايزة من المكان • هكذا نفعل مثلا عندما نسمع وقع أقدام في الشارع فنتمثل الشخص السائر ونتمثل كل صوت من الاصوات المتتابعة يعل في نقطة من المكان حيث يضع قدمه • و نعد احساساتنا في المكان ذاته الذي تصطف فيه عللها المحسوسة . وهكذا نفعل أيضا عندما نسمع ضربات جرس من بعيد فنتمثله في المكان يتردد ذهابا وايابا ، أو نتمثل الأصوات المتتابعة في مكان خيـالي ، ولكننـا اذا حاولنا أن نغض الطرف عن هذا التمثيل الرمزي، والتفتنا الى شعورنا الداخلي ، لتبينا أن ضربات

<sup>(</sup>١) برجسون : معطيات الشعور المباشرة ص ٦٥ .

البحرس التي تصلنا متعاقبة في الزمان تنتظم فيما بينها وتتداخل ، كأنها لعن موسيقى يحدث في الشعور ايقاعا خاصا ، انسا عندئد لا نعتبر الأصوات ولا نعدها في أي محيط متجانس ، وانما نكون ما نسميه كثرة غير متمايزة ، ونشعر بالتأثير الكيفي الذي تطبعه فينا كثرة هذه الاحساسات ، ان هذه الاحساسات تنتظم وتتداخل فتزيد ثروتها أكثر وأكثر ، انها تمتزج بثروة الأنا النامية وتتدفق مع أحوال الشعور المتعاقبة المتصلة ،

وتلاحظ أن هناك مجالين مختلفين للكشيرة: مجال هو كثرة حدود نعتبرها أو نتصورها قابلة للمد فنرصها في المكان ، ومجال آخر هو الكشيرة الشعورية التي نتبينها في توالي حالاتنا تعاقبا زمانيا متصلا المجال الأول هو المكان الذي تنتشر عليه أحوال النفس ، والمجال الثاني هو الزمن الذي تتعاقب معه أحوال النفس ، ويطلق برجسون على هذا الزمن الذي هو مجال الشعور والذي يتميز بالاتصال والتداخل المستمرين اسم الديمومة ، التي يرى أننا نقيسها وأننا نقسمها الى أجزاء متعاقب معها حالاتنا الشعورية متمايرة متماقبة تتعاقب معها حالاتنا الشعورية متمايرة بعض ، ولكن الديمومة التي نتصورها معها عن بعض ، ولكن الديمومة التي نتصورها بعض ، ولكن الديمومة التي نتصورها بعض ، ولكن الديمومة التي نتصورها

على هذا النحو كأنها وسط متجانس ليست في الواقع الا تصورا سخيفا ناشئا عن ادخالنا فكرة المكان في مجال الشعور الخالص (١) •

فالمكان كما يراه برجسون وسط متجانس وخال من أي تنوع في الكيف • والأشياء العالة في مكان تؤلف كثرة مرصوصة متمايزة وخالية من أي تداخل ، بعيث يمكننا أن نضع بينها فواصل وأن نعدها و نعدد مقدارها • فاذا ما تسربت فكرة الوسط المتجانس الى مجال الشعور الخالص وأقحم المكان في الديمومة المحضة لم تعد ثمة ديموسة حقيقية وانما تصبح مزيجا من فكرتي الزمان والمكان يصح أن نسميها (٢) « الزمان المكاني » •

وبذلك نستطيع كما يرى برجسون أن نعصل على تصورين مغتلفين للديمومة : التصور الاول خالص من كل اختلاط ، والتصور الثاني تتسرب اليه خلسة فكرة المكان • فاذا كنا قد ألفنا أن نرص حالاتنا الشعورية وندركها متقاربة لا متداخلة

<sup>(</sup>١) برجسون : معطيات الشعور المباشرة ص ٧٤ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٧٥ .

بعيث يتخذ التعاقب شكل خط مستمر أو شكيل سلسلة تتلامس حلقاتها دون أن تتداخل و نعبر هكذا عن الديمومة بالامتداد، فإن التصور الأول للديمومة الخالصة يمكن كذلك أن ينكشف لنا خلال الصيغة التي يتخذها تعاقب حالاتنا الشمورية حين نترك حياتنا تنساب ونعجم عن اقامة فاصل بسين العالمة الحاضرة والحالات السابقة •

وفي نهاية تعليل برجسون لكل ما يتصل بالزمان والمكان ، والانتقال من حالة نفسية الى حالة أخرى، يكتشف أن الديمومةالتي تظهر تحتالزمن المتجانس والتي نتبين فيها \_ بعكس هذا الزمن المتجانس \_ تداخلا نفسيا وجدة مستمرة لا تعتمل في سيلانها وتدفقها رجعة الى الماضي وعودة ظروف بعينها • اذ أن تحت الديمومة المتجانسة ، التي هي رمـــز امتدادى للديمومة العقة ، يمكن علم النفس حين يتوخى الانتباء أن يكتشف ديمومة تتداخل لعظاتها غر المتجانسة ، كما يمكنه أن يستشف تحت الكثرة العددية للعالات الشعورية كثرة كيفية وأن يسرى تحت الأنا التي تتميز بالعالات المعددة أنا أخرى يقوم تعاقبها على الامتزاج والتنظيم (١) ٠

<sup>(</sup>١) برجسون : التطور الخالق ص ٢ .

ولما كنا في أغلب الأحيان لا ننظر الالهذا الرمن الامتدادي ، أو الزمن المتجانس ، فبمقدورنا كذلك أن نغوص في أعماق باطننا ، وفي صلب أحوالنا الداخلية ، حيث نشاهد ديمومتنا ونشعر بتغيرنا المستمر -

# برجسون والعرية:

ينطلق برجسون بنظرته الى العرية ، انها يجب أن تبدأ بممارسة الفيلسوف لها ، ليتعرر من التصور العلمي - وليست هذه النظرة كما تبدو لنا لأول وهلة سوى معاولة سلبية تقف عند مستوى المنهج وطريقة التفكير فعسب ، أو تفترض مجرد الرفض والانكار ولا ترقى الى تلك العرية الايجابية النعالة •

ولكننا نلاحظ أن فلسفة برجسون لم تنطلق من هذه الحرية السالبة الا من حيث انها تقودنا الى حرية ايجابية حقيقية ، حيث تكشف لنا عن الزمن الحقيقي مجال الفعل الحر ، ومستوى التحرر الذي

<sup>(</sup>١) برجسون : معطيات الشعور المباشرة ص ٩٥ .

يدل على قدرة حقيقية ايجابية تتطلب جهدا شاقا متواصلا • انها تقتضي أولا أن نتخلص من التصورات العامية المتأثرة بها • وبذلك نتخلص من العادات المقلية ، ومن العادات الاجتماعية ، وهي في العالتين عادات نفعية عملية ، أو هي عادات صناعية خلقتها مطالب العمل • وهي تقتضي أن نتخلص من لغتنا الدارجة وألفاظنا المنتشرة ، وهي كذلك لغة اقتضتها مطالبنا في العياة العملية • واذا تمكنا من التخلص من هذه الأمور استطعنا أن ندخل الى ميدان النفس العق ، وأن نعود الى حياتنا الباطنة لنتابعها في ديمومتها وحريتها (1) •

ان العلم والمجتمع واللغة كلها قاصر على ادراك المكان والمادة ، وعاجز عن تصور الحياة والروح ، وهي حين تتناول النفس تجعل منها شيئا جامدا وقابلا للتحليل والتجزئة والقياس ، فهي اذن تفقد النفس حركتها وصيرورتها وديمومتها .

و لمان كان الفيلسوف هنري برجسون قد هدف من وراء نظرته الى الحرية أن يخلص الفكر الفلسفي

<sup>(</sup>١) برجسون : معطيات الشعور المباشرة ص ١٠٧٠

من هذه الآراء والصيغ اللغوية ، والعمل على تعبيد الطريق لاكتشاف الحرية بمفاهيمها الايجابية ، وتحديد ماهيتها ، ومنطلقاتها العقلانية ، فقد ثبت لدينا أن مرحلة التحرر والتخلص من مقتضيات العلم والمجتمع واللغة ، ليست سوى مرحلة سلبية تنظم وتعد لاستقبال الحرية الايجابية .

ولكن الانعتاق من نبر مقولات العلم والمجتمع واللغة ليس من الأمور الميسرة السهلة ، وانما هي من المشاكل المويصة المعقدة - لأن المقولات العلمية كما نعلم خاصة بالمادة ، وهي لا تفسر الا ما هو ممتد في المكان ، و نحن متجهون وفق مطالب العمل وضرورات العياة الى هذا المجال المادي كي نعمل في هذه المادة • فتفكيرنا اذن ينطبع بطابع عملي نفعي ، وتقتصر وظيفته على ادراك العالم المادي٠ أما اذا أردنا أن تتخلص من هذه المقولات العلمية ، فان ذلك يفرض أن نتحرر من اتجاهنا العلمي وأن نعود بأنفسنا عن مجال المقل الطبيعي ، وهو المجال المادي • فالتخلص اذن من المقولات العلمية هـو ممارسة حقة لقدرة الانسان على التحرر ، وهـو يدل على حرية حقيقية تقتضى بذل الجهد والطاقة، لينصرف الانسان عن عاداته العملية ، وأن يرتفع فوق حياته المادية •

ولا يتطلب التخلص من المقولات الاجتماعية ، البتي نخضع لها ، ومن الصور اللفظية التي نصوغ فيها أفكارنا ، أن نبذل نفس الطاقة ، ويدل بالمثل على ممارسة الحرية ، لأنه يدل على تحرر الفكر الفلسفي من أسر العادات الاجتماعية ، ومن أسر اللغة .

ويمكننا في ضوء هذه المعطيات أن نوجز مفاهيم العرية في فلسفة برجسون بأنها التحرر من سلطة العلم والمجتمع واللغة باعتبار أن العرية لدى برجسون لا يمكن أن تكون حقيقية الا اذا بدأت بالتحرر من مقتضيات العياة العملية وأذا كان هذا التحرر يفرض أن نبذل الجهد، وأن نتحول عن ميلنا الطبيعي، فإن ذلك يعني أنه قعل ايجابي ارادي انه اذن حرية ايجابية وليس موقفا سلبيا

## برجسون واكتشاف العرية:

يبدو أن برجسون الذي عودنا في فلسفته عندما

يريد أن يتطلع الى أي مشكلة فلسفية أن يبدأ بنقد تحليلي للمواقف والنظريات التي كانت سائدة عند العلماء والفلاسفة ، والتي تجسد أفكارهم ومنطلقاتهم العلمية ، وتعبر عن المظاهر المتنوعة لمذاهبهم \* ففي مسألة الحرية يعمد برجسون الى توجيه النقد لمذاهب الجبريين في صورها المختلفة ، كما يحلل كذلك الآراء التي قال بها خصوم الجبرية أنفسهم ، ليصل بدقة واتزان الى القول بحرية مختلفة تساير الشعور في ديمومته وابداعه المتصل مختلفة تساير الشعور في ديمومته وابداعه المتصل

وأول صور المذاهب الجبرية التي ينقدها برجسون ويحلل مرتكزاتها ، هي الجبرية الفيزيقية التي كانت سائدة في ذلك العصر ، والتي يسرى برجسون أنها ترتبط ارتباطا وثيقا بالنظريسات الآلية في المادة و والتي تتمثل الكون كتلة من المادة ، يرى فيها الخيال جزئيات وذرات تتحسرك حركات مختلفة (١) ، بحيث يمكننا أن نرد الى هذه العركات جميع المظاهر الطبيعية والتفاعلات الكيميائية وكيفيات المادة التي تدركها حواسنا ، مئل الحرارة والصوت والكهربائية ، وربما الجاذبية

<sup>(</sup>١) برجسون : معطيات الشبعور المباشرة ص ١٠٨ .

كذلك وبما أن المادة التي تدخل في تركيب الاجسام العضوية تخضع لنفس القوانين ، فاننا لن نجب شيئا آخر ـ في الجهاز العصبي مثلا \_ سوى جزئيات وذرات تتحرك وتتجاذب ويدفع بعضها بعضا -فاذا كانت جميع الاجسام ، سواء فيها العضوى أم غير العضوي ، تعمل وتتفاعل هكذا فيما بسين أجزائها الأولية ، فمن الواضع أن الحالة الجزيئية للدماغ في لحظة ما تتغير بمقتضى الصدمات التي يتلقاها الجهاز العصبي من المادة المحيطة به ، بحيث بمكننا أن نحدد الإحساسات والعواطف والافكار التي تتلاحق فينا بأنها نتائج آلية تصدر عن اجتماع الصدمات التي نتلقاها من الخارج مع الحركات الموجودة من قبل في ذرات المادة العصبية • ولكن من المكن أيضا أن تحدث الظاهرة العكسية : وذلك لأن العركات الجزيئية التي تدور في الجهاز العصبي غالبا ما ينجم عنها حين تتركب فيما بينها أو مع غرها من الحركات رد فعل ازاء العالم المحيط بنا: ومن هنا تكون الحركات الانعكاسية وتكون أيضا الأفعال التي تسميها أفعالا حرة أو ارادية - فاذا كنا نفترض أن قانون بقاء الطاقة انما هو قانون ثابت ، فانه لن توجد أية ذرة سواء في الجهاز

العصبي أم في الكون بأسره ، لا تكون محددة الوضع (١) بمقتضى مجموع الافعال الآلية التي تؤثر بها الذرات الأخرى على هذه الذرة • ومن هنه فان عالم الرياضة الذي يمكنه أن يعرف وضع الجزئيات والذرات في أي جهاز عضوي بشري وفي لحظة معينة ، والذي يعرف كذلك وضع جميسع ذرات الكون وحركة هذه الذرات التي يمكن أن تؤثر على هذا الجهاز \_ مثل هذا الرياضي يستطيع أن يحسب بدقة متناهية الأفعال الماضية والحاضرة والمستقبلة للشخص الذي يملك هذا الجهاز المضوي ، كما نتنبا بأي ظاهرة فلكية •

ويخلص برجسون الى أن الجبرية الفيزيقية تبغي أن تطبق على الظواهر الفسيولوجية عامة والعصبية خاصة قانون بقاء الطاقة ، كونها ترى أن هذه الظواهر يمكن تحديدها سلفا بموجب معرفتنا للأوضاع التي تتخذها كل ذرة من ذرات المادة المخية .

ويذهب برجسون حتى لو افترضنا امكان هذه

<sup>(</sup>١) برجسون : معطيات الشعور الماشرة ص ١٠٩ .

المعرفة ، وتمكنا أن نحدد أوضاع هذه المدرات واتجاهها وسرعتها في كل لعظة من لعظات الديمومة، فان هذا لا يعني أبدا بأن حياتنا النفسية تخضع لنفس القضاء ، لأنه ليس هناك ما يؤكد أن كل حالة مغية معينة يترتب عليها ضرورة حالة نفسية معددة • واذا كنا نلاحظ في بعض الحالات توازيا بين بعض الظواهر الفسيولوجية والحالات النفسية، الا أن مثل هذا التوازي يقتصر على حالات نادرة ، وبصدد وقائع يعترف الجميع أنها مستقلة تمام الاستقلال عن الارادة ، فلا يجوز لنا أن نعممه على جميع الحالات النفسية •

ويقول برجسون: اذا نظرنا في قانون بقاء الطاقة الذي تمتقد به الجبرية الفيزيقية ، وجدنا أن قيمته لا تعود في نهاية الأمر الى ضرورة اقامة العلم ، وانما الى الجبرية النفسية التي تعاول أن تثبت ذاتها بالالتجاء الى العلوم الطبيعية • فنحن نعاول أن نجعل من هذا القانون الذي يبدو أنه ينطبق على الظواهر الفيزيقية الكيمائية فحسب يعاول أن نجعل منه قانونا كليا عاما ينطبق كذلك على الظواهر السيكولوجية • ولكننا اذا لاحظنا أن هذا القانون ليس هو القانون الوحيد الممكن ، وأن

الاستغناء عنه لا يفقه العلوم الطبيعية دقتها الهندسية ، أدركنا أنه لا يجب أن ننالي في تقدير قيمته • هذا وليس ثمة ما يدل على أن دراسة الظواهر الفسيولوجية بصفة عامة ، والظواهر العصبية بصفة خاصة لن تكشف لنا عن طاقة جديدة لا تخضع للقياس •

وأن أي تطبيق لقانون بقاء الطاقة انما يتضمن اهمالا لتأثير الزمن • فاذا كنا نعتقد أن ليس للزمن أي تأثير في ميدان المادة الجادة ، فان هذا التأثير أمر لا شك فيه في ميدان العياة ، حيث تعمل الديمومة في الكائن الحي كما تعمل العلة ، ويستعيل أن يعود الكائن الحي بعد مضي فترة من الزمن الى ما كان عليه من قبل • والأمر أكثر وضوحا وتأكيدا حينما نكون بصدد الشعور : فهنا يستعيل أن يظل الاحساس هو عينه ، أو أن يرتد الى الوراء ، وانما هو يقوى ويتضغم بسبب ماضيه •

ويرى برجسون أنه اذا كانت النقطة المادية كما تفهمها الميكانيكا تظل في حاضر أبدي (١) ، فان

<sup>(</sup>١) برجسون : معطيات الشعور المباشرة ص ١١٦ .

الماضي قد يكون حقيقة بالنسبة للأجسام الحية ، وهو لا شك حقيقة أكيدة بالنسبة للكائنات الشاعرة و لهذا لا ينبغي أن نعمم قانون بقاء الطاقة على الحياة النفسية ، لأن هذه الحياة النفسية في تغير مستمر وتقدم متصل ، من شأنه أن يضيف الماضي الى الحاضر الجديد ، فيمتنع مع هذه الاضافة أن يظل الشعور كما هو أو أن يرتد الى الوراء و

والخطأ الذى وقعت فيه الجبرية الفيزيقية حسب رأى برجسون هو خلطها بين العالم المادى الخارجي وبين العالم النفسي الباطني • أن العالم الأول يحتمل أن نطبق فيه قانون بقاء الطاقة لأن الزمن ينزلق فوقه دون أن يبدل فيه أو يطبعه بشيء منه • أما العالم الثاني فلا يحتمل اطلاقا مثل هذا التطبيق ، لأن الزمن يعمل فيه ويطبعه بأثره على نحو متجدد متصل • فاذا كانت الجبرية الفيزيقية قد أهملت هذا الفارق الأساسي بين المالم الخارجي والمالم الباطني ، أو بين الزمين الألى والديمومة الحقيقية ، وحاولت أن تعمم قانون بقاء الطاقة على الظواهر النفسية ، دون أن يكون لدينا من هذه الظواهر ما يؤيد ذلك ، فان نفس هذه المحاولة تعود باعتقاد برجسون الى تحاصل

ميتافيزيقي يهدف الى تقوية الجبرية السيكولوجية، والى اكسابها شيئا من الدقة •

ويلاحظ برجسون أن الجبرية السبكولوجية تعود بنظرياتها الى مذهب التداعى ، الذي يعتقد بأن الحباة الشعورية لست سوى مجموعة من الحالات المتمايزة ، كل منها معلول لما سبقه وعلة لما يلحقه • وفضلا عن ذلك فاننا نستطيع في أي لحظة من لحظات الشعور المتعاقبة أن نحلل حياتنا العقلية الى مجموعة من البواعث المختلفة ، حتى اذا عرفنا هذه البواعث في أية لعظة من لعظات حياتنا أمكننا أن نتنا بما سبترتب عليها من أفعال ، لأن الباعث الأقوى هو الذي يسيطر على غره من البواعث وهو الذي ينتصر في نهاية الامر • فنظرية أصحاب مذهب التداعى تتصور أن في الامكان أن نجزىء العياة النفسية الى لعظات منفصلة متمايزة ، وأن نحلل كل لعظة الى أفكار ودوافع تختلف فيما بينها شدة وضعفا • ثم يرون كذلك أن اجتياز الشعور من حالة الى أخرى يتم ويتحدد بمقتضى أقوى البواعث النفسية • فبناء على هذه النظرية تبدو الرغبة والكراهية والخوف والاغراء كأنها أشياء متمايزة تتنازع ويتغلب فيها الأقوى (١) •

وأول ما يأخذه برجسون على هذه النظرية التي قال بها الجبريون أمشال جون ستيورت مل ، وألكسندر بين ، هو أن البواعث لا تظهر في كثير من الأحيان الا بعد أن نكون قد اتخذنا بالفعل قرارا وصممنا على عمل معين " وهذا يعني أن البواعث ليست الا تبريرا عقليا يأتي لاحقا على الفعل الارادي ، ونحن نعمد الى اختراعه انقاذا لمبدأ الألية ومراعاة لنظرية التداعي • واذن فليست أفعالنا نتيجة حتمية لبواعث معينة • واذا كانبت الجبرية السيكولوجية قد أخطأت فهم الملاقة بين البواعث والفعل ، فانها قد أخطأت كذلك حين تصورت أن في الامكان أن نجزىء الحياة النفسية الى لحظات منفصلة متمايزة ، أو أن تعلل هذه اللحظات المتمايزة الى أفكار مختلفة ودوافع متباينة - فليس هناك في الواقع لعظات منفصلة ، وانما هناك ديمومة متدفقة قوامها التداخل والاستزاج -

<sup>(</sup>١) برجسون : معطيات الشعور المباشرة ص ١٢٥ .

أما الحرية التي يقول بها برجسون ويتصورها فهي عين ديمومة الذات ، لأن الفعل الحر برأيه يصدر في الواقع عن النفس بأجمعها ، وليس عن قوة معينة تضغط عليها أو عن باعث بالذات يتغلب على غيره • يقول برجسون : « مجمل القول هو أننا نكون أحرارا عندما تصدر أفمالنا عن شخصيتنا بأجمعها ، وعندما تعبر عنها ، ويكون بينها وبين بأجمعها ، وعندما تعبر عنها ، ويكون بينها وبين الفنان وانتاجه (1) •

واذا كان الجبريون قد وحدوا بين الديمومة والزمن الآلي ، وقالوا بامكان التنبوء بأفعالنا المقبلة ، فان هذا التوحيد بمفهوم برجسون قد أمدهم كذلك بعجة أخرى يؤيدون بها دعواهم فهم يقررون أن الظواهر النفسية تخضع لقانون العلية كما تخضع الظواهر الطبيعيةلنفس القانون وهذا يعني أن عللا بعينها يمكن أن تظهر في عدة أحوال على مسرح الشعور فتؤدي بالضرورة الى معلولات بعينها ولكنا اذا عدنا الى التمييز الذي أقصناه بين الديمومة المحضة وبين الزمن الآلي تبينا

<sup>(</sup>١) برجسون : معطيات الشعور المباشرة ص ١٢٩ .

مباشرة أن هناك تغيرا مستمرا في العياة النفسية ، بعيث لا يمكن أن تتكرر حالتان متشابهتان تمام التشابه ، فكل حالة من هاتين الحالتين تعبر عن لعظة مختلفة من لعظات حياتنا •

يقول برجسون: « بينما نرى أن الموضوع الخارجي لا يتسم بطابع الزمن المنصرم، وهذا هو ما يتيح للفيزيقي، رغم تباين اللحظات، أن يجد نفسه ازاء حالات أولية متشابهة، فاننا نسرى أن الديمومة شيء واقعي بالنسبة للشعور الذي يحتفظ بأثرها، ولا يحق لنا من ثمة أن نتحدث هنا عن حالات متشابهة، لأن اللحظة الواحدة لا تظهر مرتين (1) » \*

ولما كانت العالات النفسية لا تتشابه أو تتكرر على مسرح الشعور فانها كذلك لا تؤدي \_ حين نفترض تكرارها \_ الى نفس المعلولات • لأن العلة بالنسبة للفيزيقي تنتج دائما نفس المعلول ، أما العلم الباطنية العميقة في نظر عالم النفس الذي لا ينخدع بالتماثل الظاهري ، فانها تنتج معلولها

<sup>(</sup>١) برجسون : معطيات الشعور المباشرة ص ١٥٠ .

مرة واحدة ولكنها لا تنتجه بعد ذلك أبدا · لذلك فقانون العلية لا ينطبق على الحالات النفسية كما يرى الجبريون · وهذا يعني أن العالم النفسي لا يخضع اطلاقا لتلك الحتمية العلمية التي يكشف عنها قانون العلية ·

ولو فرضنا أننا قمنا بتعليل مفهوم العليسة لاحظنا أنها تقوم على تصورين مختلفين للديمومة • وبموجب التصور الأول نتمثل العلية ـ في الظواهر الطبيعية \_ باعتبارها ارتباطا ضروريا بين العلة والمعلول ، من حيث ان المعلول يشمل العلة ذاتها كما تكون النتائج الرياضية متضمنة في المبدأ الرياضي • وفي هذه العالة تتعول العلية الى مبا يقرب من قانون الهوية الذي يربط العاضر بالعاضر فقط • ومن ثمة يتلاشى الزمن ولا تعود الأشياء تدوم كما تدوم الذات • ومعنى هذا هو أن العتمية تصبح قاصرة على العالم الطبيعي ، وتظل الذات ، بمقتضى تميزها بالديمومة،قوة مستقلة حرة (١)٠ ولكنا أحيانا نتصور العلية ـ سواء بصدد الظواهر الطبيعية أم الظواهر النفسية - باعتبار أن العلة

<sup>(</sup>١) برجسون: معطيات الشعور المباشرة ص ١٥١ .

لا تستتبع ضرورة حدوث المعلول • ان هذا هو ما نشعر به وما نلاحظه بصدد حالاتنا الشعورية المتعاقبة ، حيث يكون المعلول مجرد فكرة تقتضي \_ لكى تتحقق \_ شيئا من الجهد يسمح لها بالانتقال من الحاضر الى المستقبل - اننا في هذه الحالة نشعر، حتى بعد أن نتجه الى بذل الجهد لانجاز الفعل ، أن هناك مجالا لأن نتوقف عن انجاز ما شرعنا نحوه • فالعلاقة بين العلة والمعلول يصدد هذه الظواهس النفسية ليست علاقة تعديد ضرورى • غير أنسا نعمم هذا التصور للعلية ، فنرى بالمثل أن العلاقة بين الظواهر الطبيعية ليست علاقة تعديد ضروري، كأن العالم الخارجي يماثل العالم الباطني ، أو كأن كيفيات الأشياء حالات نفسية شبيهة بحالات الذات • ومعنى هذا هو أتنا ننسب للظواهر الطبيعية ديمومة مثل ديمومة الذات ونقرر لها حرية مثل حرية الذات •

واذن فأي التصورين لفكرة العلية ينتهي الى تقرير الحرية الانسان ، سواء أكان الانسان متمتعا بها وحده كما يقضي التصور الأول ، أم كانت الظواهر الطبيعية كذلك متمتعة بها كما يقضى بذلك التصور الثانى •

ومن هذه المنطلقات التحليلية يرفض برجسون مذهب الجبرية النفسية ، ويؤكد أن الصعوبات التي ظهرت في مسألة الحرية ، سواء عند الجبريين. آم عند خصومهم ، تعود في نهاية المطاف الى الخلط بين الزمن المتصل الذي هو ديمومة محضة وبين الزمن الآلي الذي نتصوره كالمكان وسطا متجانسا أما اذا استطعنا أن نتخلص من هذا الخلط ، وأن ننفذ الى صميم الديمومة ، فعندئذ لا بد مسن أن نكتشف أننا أحرار ، ولا بد أن نشعر بهذه الحرية -

## حرية الطمانينة عند برجسون:

تبين لنا أن الحرية عند برجسون تنطلق من تصوره للزمن الحي أي للديمومة من الذي يعني الاستمرار في الحياة النفسية ، عندما يرتبط الماضي بالحاضر عن طريق الاتصال كما يرتبط الحاضر بالمستقبل ، ويأتي الفعل الحر ثمرة أو نهاية لتطور وتقدم داخني تلقائي من لهذا يعمد برجسون الى صدور الفعل الحر عن النفس فيشبهه يسقدوط الثمرة الناضعة من أمها الشجرة (١) ، ليدل أن

<sup>(</sup>١) برجسون : معطيات الشمعور المباشرة ص ١٣٢ .

ليس في عالم النفس خلق من لا شيء ، كما أنه ليس هناك انفصال عن الماضي •

ويعتقد برجسون أنه ليس من شك في أن الماضي بأجمعه يتبعنا في كل لعظة : فكل ما شعرنا به وما فكرنا فيه وما أردناه منذ طفولتنا الأولى قائم هناك ومتجه نحو الحاضر الذي سوف يلحق به • فمن شأن الماضي أن يتقدم ويتراكم ، بحيث يظل محفوظا من تلقاء ذاته ، وبعيث يمتد في الحاضر وتصدر عنه جميع رغباتنا وأفعالنا (١) •

ونلمس أن لهذا الاتصال في الحياة النفسية دلالة هامة: فهو يعني الاقرار بالماضي والاقرار بقيمة هذا الماضي ، من حيث أننا لا ننفصل عنه ، ومن حيث أنه يمثل بأكمله في كل فعل من أفعالنا ، ومن هنا نستنتج أن فلسفة برجسون تمتاز باحترام الماضي ، وباحترام التاريخ ، من حيث ان التاريخ هو تراكم أحداث الماضي • ومثل هذا الاحترام للماضي ولنتاريخ يكشف لنا عن طابع الثقة والطمأنينة في أفكار برجسون الفلسفية • فالفلسفة

<sup>(</sup>١) برجسون: التطور الخالق ص ٥ .

التي تقر بالماضي وبالتاريخ انما هي فلسفة مطمئنة خالية من القلق وبعيدة عن التمرد ، والعنف •

ويرشدنا الاتصال في العياة النفسية الى الاعتراف بالشخصية الانسانية، ولزوم احترام هذه الشخصية، من حيث ان الشخصية هي اتصال ديناميكي حقيقي يقضي بأن يظل الماضى حيا باقيا في الحاضر •

ولا بد من الاشارة الى أن نظرية برجسون في العركة تؤكد هذا الاتصال في الشخصية ، وترى أن الفعل الحر ينبعث عنها بأكملها ، لقوله : « اننها نكون أحرارا عندما تصدر أفعالنا عن شخصيتنا بأكملها » و نحن قد لاحظنا أن كل فعل من أفعالنا ينضاف الى الماضي ويمتزج به ويؤسس شخصيتنا . فأفعالنا اذن تصدر عن شخصيتنا وفي الوقت نفسه تضيف الى هذه الشخصية • وهذا يعنى أن ليس ثمة أى مجال للقلق أو الخوف، وانما هناك ثقة وطمأنينة وتفاؤل • لذلك يمكننا في ضوء هذه المنطلقات البرجسونية في الحرية أن نقول بأنها تبعث الثقة والطمأنينة ، من حيث انها تدل على الاتصال ، ومن حيث ان الاتصال هو في تقدم لا في ركود ٠ ان الماضي ذاته ، باتبعاده بعياتنا وبعاضرنا ، يتغبر

ويتقدم ، فهو ليس ماضي ركود ، وانما هو ماضي حي يتغير مع حياتنا الشخصية •

ومن المؤكد أن عقيدة برجسون ونظريت في العرية تذهب الى تأييد الشخصية العية المتقدمة التي يتحد بها الماضي ويتقدم معها • وعامل الطمأنينة في هذه العقيدة ينبثق من أن التقدم الذي تراه هو تقدم ديناميكي متصل • فالماضي الذي يبقى حيا في العاضر يركز معالم الشخصية ويمنحها كيانها ، ويساعدها على كل فعل من أفعالها • لذلك كيانها ، ويساعدها على كل فعل من أفعالها • لذلك أزره ، والماضي يدعم خطواته ، فيأتي كما يأتي العمل الفني تجسيدا صادقا لمعالم شخصية صاحبه •

والعرية بمفهوم برجسون ليست سوى حرية مطمئنة تنطلق من الماضي الدذي يقودها بأمان واطمئنان الى سواء السبيل ، وهي تبعث الثقة ، كونها تعترم العمل ، وتمنعه قيمة كبرى هي قيمة البقاء : فكل عمل نؤديه لا يقر منا أو يتلاشى ، وانما هو يضيف الى الشخصية ويمتزج بها ويبدل منها • كما يقول برجسون : « ماذا نكون في العقيقة وماذا تكون أخلاقنا ان لم نكن ذلك الذي تجمع من

تاریخ حیاتنا منذ و لادتنا ؟ اننا نرغب و نرید و نعمل بماضینا باسره (۱) » •

والفعل العر بنظر برجسون دليل على الثقة ، أو بالأحرى تجسيدا للثقية ، كونه ينطلق من شخصيتنا الحقيقية ، ويدعم هذه الشخصية ،ويكون فعلها الخاص الذي يحمل طابعها والذي يحق لها أن تطالب بأبوتها له (٢) • وهو باعث على الثقة ، لأن قيمته لا تنحصر في لحظة انجازه ، وانما في بقائه وامتزاجه بالشخصية وتكوين هذه الشخصية •

وليست الحرية التي عبر عنها برجسون سوى مفهوما من مفاهيم الطمأنينة والثقة ، الذي يرجع الى فكرة الديمومة والاتصال ، ويؤكد في احترام هذه الحرية للماضي وللتاريخ وفي تقديرنا للشخصية الانسانية ، وفي تقريرها لقيمة العمل وخطورته واذا تطلعنا الى الفعل الحر من حيث هو الثمرة التي ينتهي اليها تغير النذات ونموها الداخلي التلقائي ، تأكد لنا فورا أن مثل هذا الفعل لا يصدر

<sup>(</sup>١) برجسون : النطور الخالق ص ٦ .

<sup>(</sup>٢) برجسون : معطيات الشبعور المباشرة ص ١٣٠

بتاتا عن أي انفصال في الذات • فليس هناك بين الانسان وذاته تجاوز أو انفصال ، وليس هناك اي أزمة بين الانسان وذاته ، وانما هناك ، بعكس ذلك ، ديمومة متصلة دائبة ، وحركة ديناميكية حية مستمرة (١) •

ومن الملاحظ أن برجسون قد جعل من هذه الديمومة وهذه الحركة الديناميكية مدماكا للفعل الحر ، ودل على أن الحرية الانسانية انما هي مظهر أصيل لارتباط اللحظات الزمانية ارتباطا متينا ، يحفظ للذات كيانها وماضيها ويكفل لها نموها وتطورها ، فان نفس هذا الارتباط هو الذي يفسح لنا المجال لنشاهد في الحرية التي حددها برجسون مظهر ثقة ، ومظهر طمأنينة •

## برجسون والصوفية المسيعية:

في أفكار برجسون الفلسفية ، التي عبر عنها في كتابه « ينبوعا الأخلاق والدين » تعليل شيق ينطلق من رأيه في الصوفية المسيحية ، فيقول : « حينما تهتز النفس في أعماقها بالتيار المزمع ان

<sup>(</sup>١) برجسون : التطور الخالق ص ٧ .

يجذبها ، تنقطع عن الدوران حول ذاتها مفلتة ، بعض الوقت ، من الناموس الذي يريد أن يشترط النوع والفرد أحدهما الآخر ، بشكل دائرة ، حينئذ تقف النفس مستطلعة كأن صوتا يدعوها ، ثمم تستسلم الى ما يحملها رأسا الى الأمام • انها لا تلمح مباشرة القوة التي تحركها ، لكنها تشعر بعضورها الذي لا يوصف ، أو انها تحزره عبر رؤيا رمزية ، فيتدفق عليها سيل من الفرح هو انخطاف بالروح تستغرق فيه ، أو ذهول غبطة يقع عليها : أن الله هنا ، وهي في الله • لقد زال السر ، وتسوارت المشاكل • وانقشعت الظلمات ، انه الالهام الرباني • ولكن ، الى متى ؟ (١) كـان شيء من القلق يرف على الانخطاف ، ثم انحدر فاستقر عليها كظلها • هذه هي العلامة التي تميز الصوفية الحقيقية من تقليدها ، أو من الاستعداد لها ، وتبين لنا أن نفس الصوفي الكبر لا تقف عند الانخطاف كأنه نهاية مداها ، بل كقسطها من الراحـة ، ان شئت ، لكنه ملىء بالتأهب لو ثبة جديدة الى الامام ، و بتعبر أدق ، نقول : مهما كان الاتحاد بالله عميقا،

<sup>(</sup>۱) اندریه کریسون : برجسون ص ۱ (۱ ،

فلن يكون نهائيا الا ساعة يصبح كاملا ، وساعــة لا يبقى بين الفكر وموضوع الفكر ، أية مسافة ، وينعدم كل ما كان يقصل بين المعب والمعبوب: هو ذا الله حاضرا ، وهو ذا الفرح الذي لا حد له • ولكن ، أن كانت النفس تستغرق في الله بالفكر والعاطفة ، فان شيئا منها يظل خارجا عن (١) هذا الاستفراق وهذا الشيء هو الارادة : ان عمل النفس يظل منوطا بها ، دائما ، فليست حياتها اذن الهية صرفا حتى الآن • انها تعلم ذلك وتقلق له قلقا غامضا ، وهذا القلق آيان الاستراحة هو ما يمين ما نسميه بالصوفية الكاملة : انه يعبر عن أن الاندفاع كان معدا لأن يبلغ الى أبعد ، وعن أن الانغطاف يشمــل خاصتي النظر والتأثر ، بــلا ريب ، ولكن تبقى ثمة الارادة التي يجب وضعها ، أيضا ، في الله • حينما يتسع هذا الاحساس حتى يحتل كل المكان ، يسقط الانخطاف وتجد النفس ذاتها وحيدة ، وأحيانا مستوحشة • لقد كانت اعتادت بعض الوقت على النور الساطع وها هي الآن ، في ظلمة لا ترى فيها شيئا ، ذلك لأنها لا تعلم،

<sup>(</sup>۱) أتدريه كريسون : برجسون ص ١٤٢ .

حتى الآن ، العمل الذي يتحقق فيها بصورة خفية ، بل تشعر بأنها فقدت كثرا ، ولكن ، وهذا ما لا (١) تعلمه ، لكى تربح كل شيء · هذا هو « الليـل المظلم » الذي تعدث عنه كبار الصوفيين والذى ربما كان أدل شيء على حقيقة الصوفية المسيحية: هنا يتهيأ الطور النهائى اللذي يميز الصوفية الكبرى • يستحيل وصف هذا التهيؤ النهائي لأن الصوفيين أنفسهم يعجزون عنن وصفه • تجهد النفس الصوفية في أن تظهر ذاتها من كل شائبة لكى تكون أداة صالحة في يد الله • كانت تشعر حتى الآن ، بعضور الله ، وتظن أنها تلمحه في رؤى رمزية ، وحتى انها تتحد به في الانخطاف ، غبر ان كل ذلك لم يكن نهائيا ، لأنه لم يكن سوى مشاهدة، ولأن الارادة العاملة في النفس كانت تعيدها الى ذاتها وتسلخها عن الله • أما الآن ، فإن الله هو الذي يعمل بها وفيها: فالاتعاد تام ، ونهائي ، انه فيض حياة واندفاع عارم لا يحده حد • ان حمية عادئة ، منتشرة في جميع قوى هذه النفس ، تحملها الى ما هو عظيم وتتيح لها ، مهما كانت ضعيفة ،

<sup>(</sup>۱) اندریه کریسون : ص ۱۹۳۰

أن تحقق بقوة • انها ترى ، على الأخص ، ببساطة ، وهذه البساطة التي تشع في أقوالها وفي سلوكها تقودها عبر تشابكات يخيل لك انها لا تعرها اهتماما ، فكأن علما غريزيا أو بالأحرى كأن براءة مكتسبة تلهمها مباشرة ما يجب أن تقول ، وما يجب أن تفعل • غير أن الجهد يظل لازما ، وكذلك المكابدة والثبات ، لكنهما يأتيانها عفوا وينتشران في نفس فاعلة ومفعولة معا ، أي في نفس تطابق ارادتها النشاط الالهي : انهما يمثلان انفاق طاقة عظمى ، غير ان هذه الطاقة تمنح لها حال طلبها اياها ، لأن فيض الحيوية الذي تستمده يتدفق من ينبوع هو ينبوع الحياة ذاتها • لقد بعدت الرؤى ، الآن ، لأن الالوهة لا تنكشف من الخارج لنفس ممتلئة منها (١) • غير ان الشخص الصوفي هذا لا يبدو متميزا تميزا جوهريا من الاشخاص الذين يعيش ما بينهم ، هو وحده يشعر بتغير يرفعه الى مصاف المفعولين بالنسبة الى الله ، والفاعلين بالنسبة الى البشر ، لكنه لا يفتخر بهذا الارتفاع ، بل يزداد تواضعا أمام الله •

<sup>(</sup>۱) اندریه کریسون : برجسون ص ۱۱۶ .

كان المتصوف ، الذي توقف انخطافه المشاهد ، يتهيأ في الباطن • لقد كان يشعر ، بعد أن انحدر من السماء الى الأرض ، بالحاجة الى تعليم البشر ان العالم الذي نراه بأم عين الجسد ليس هو العالم الوحيد الحقيقي ، بل يوجد عام آخر اختبر أحدهم حقیقته ، ورأی ، ولمس ، وعلم • بید ان شیئا من القلق والتردد كان يعترى ذلك الاندفاع الى التبشس: كيف السبيل الى نشر يقينه الاختباري بواسطة الخطابات والمواعظ ؟ بل كيف ، بالأحرى ، السبيل الى التعبير عما لا يستطاع التعبير عنه ؟ لقد شعر بالحقيقة تجرى في عروقه من ينبوعها كقوة فاعلة ، ولن يستطيع أن يمنعها من التدفق حوله ، كما لا تستطيع الشمس أن تمنع نورها من السطوع ، ولكن ، لن تكون الخطابات رسل تلك الحقيقة ، لأن الحب (١) الذي يتفجر في قلب المتصوف لم يعد، فقط ، حب انسان لله ، بل ، بالأحرى ، حب الله لجميع البشر ، ولا هو الاخاء الذي يوصى به الفلاسفة باسم العقل بناء على أن جميع البشر هم من جوهر عاقل واحد : صعيح أننا ننعني باحترام

<sup>(</sup>١) نفس المصدر من ١٤٥٠

أمام مثال الفلاسفة الأعلى هذا ، الذي يجب على كل فرد أن يحققه على قدر امكانه ، ولو بغمر حماسة كبرى ، الا اذا هو استنشق في احدى زوايا حضارتنا العطر العلوي الذي تركته ، هناك ، الصوفية السماوية • هل كان الفلاسفة أنفسهم وضعوا بهذه الثقة الكبرى ، مبدأ اشتراك جميع الناس في جوهر سام ، هذا الميدأ الذي يظهر متياينا مع الواقع الاختباري ، لو لم يوجهد صوفيون يضمون البشرية جمعاء ، في حب واحد لا يتجزأ ؟ اذن ، لسنا ، هنا ، في مجال هذا الاخاء الذي كونوا فكرته لكي يجعلوا منها مثلا أعلى ، ولا في مجال تجسيم انعطاف غريري يميل الانسان نحبو الانسان (١) • ثم يحق لنا السؤال ، في صدد هذه الفكرة الأخبرة ، عما اذا كان وجد ، أو يوجد مثل هذه الغريزة الا في مخيلة الفلاسفة لأسباب توازنية، أو منطقية : فقد رأوا العائلة ، ثم الوطن ، ثمم البشرية ، طبعا ، كما يعب وطنه وعائلته ، بينما الواقع يبين ، حتى الآن ، ان التآلف العائلم, ، والتآلف الوطني الاجتماعي ، هما الوحيدان اللذان

<sup>(</sup>۱) أندريه كريسون \* برجسون ص ١٤٦٠

ارادتهما الطبيعة والغرائين ، وإن الغرائين الاجتماعية المتعددة تدفع المجتمعات الى التنافس والتناحر أكثر مما تدفعها الى الاتحاد وتكويين بشرية واحدة • قد تفيض العاطفة العائلية والوطنية ، عرضا ، وتجاوز حدودها الطبيعية لأسباب كمالية ، ولكن الى حد ، أما العاطفة التي يحب الصوفي بها البشرية ، فلا حدود لها ، ليس هذا العب امتدادا لغريزة ، ولا ينجم عن تفكير بشري : انه يطابق حب الله لأعمال يديه ، هذا الحب الذي أوجد كل شيء ، والذي هو مفتاح سر الخليقة • لذلك يبدو حب المتصوف للبشرية كأنه يريد، بعون الله ، أن يكمل خلق النوع البشري أو ، بتعبر آخر ، كأن اتجاهه اتجاه (١) الحياة ذاتها في اندفاعها العيوى ، وتطورها الخلاق ٠ انه هذا الاندفاع ذاته أودع جذريا أناسا يريدون أن يطبعوا به البشرية ، جمعاء ، وأن يحولوا ، بتناقض يتحقق، الى جهد خلاق هذا الشيء المخلوق الذي يدعى النوع البشرى •

<sup>(</sup>۱) اندریه کریسون : برجسون ص ۱۱۷ .

## التعرف الكاذب عند برجسون:

كتب الفيلسوف الافرنسي هنري برجسون مقالة في « المجلة الفلسفية » الصادرة في كانون الأول سنة ١٩٠٨ عبالج فيهبأ ذكسرى الحاضر والتعرف على الكاذب فقال : « أن الوهم الله ي سنلقى عليه الأن بضع لمحات نظرية أمر معسروف جدا: يتفق الامريء ، بغتة ، وهو يرى مشهدا ، أو يشترك في حديث ، أن يعتقد أنه شاهد من قبل ما يشاهد الآن ، وسمع من قبل ما يسمع الآن ، ولفظ من قبل العبارات التي يلفظ ، وأنه كان يومئذ في نفس المكان ، على نفس الأوضاع ، يشمر ويدرك ويفكر ويريد على نفس المنوال ، أي يعيش مرة ثانية بضع لعظات من حياته الماضية بأدق تفاصيلها • ويكون الوهم في بعض الأحيان من الكمال بحيث يغيل الى المرء في كل لعظة أثناءه أنه على وشك أن يتنبأ بما سيقع ، وكيف لا يعرف مقدما ما دام يحس انه سيكون عما قليل عارفا له من قبل! وليس نادرا أن يشاهد العالم عندئذ في صورة خاصة ، كأنه يراه في حلم ، ويصبح المرء غريبا عن نفسه ، ويوشك أن تزدوج شخصيته ،

فيقف من أقواله وأعماله موقف المشاهد (١) •

ان هذا الوهم الأخير ، اذا ذهب الى أقصاه وأصبح « تفككا في الشخصية » قد يكون ناتجا عن غير التعرف الكاذب • ولكنه ينتج عن التعرف الكاذب أيضا • هذا الى أن هذه الأعراض تكون قوية وتكون ضعيفة • وبدلا من أن يرتسم الوهم في صورت الكاملة ، نراه في معظم الأحيان على حالة مخطط • ولكن ، سواء أكان مخططا أم رسما كاملا ، فان له هيئته الاصلية على كل حال (٢) •

وبين أيدينا كثير من الملاحظات عن التعرف الكاذب، وهي تتشابه تشابها بارزا، حتى انها مصوغة في عبارات واحدة في كثير من الأحيان ومن بينها هذه الملاحظة الذاتية التي تفضل أديب بارع في دراسة نفسية، فكتبها لنا وهو يعتقد انه الوحيد الذي يعاني التعرف الكاذب، لأنه لم يسمع به من قبل ويتكون وصفه من عشر جمل نكاد نقرؤها هي نفسها في كافة الملاحظات التي نشرت قبل ذلك و

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسيه ص ١٠١ ٠

وقد هنأنا أنفسنا في أول الأمر على أننا وقعنا فيها على تعبر جديد على الأقل ، اذ قال صاحبها : ان ما يسود هـذه العادثـة هو احسـاس « بضرورة لا مناص منها » حتى لكأنه ليس في العالم أية قوة تستطيع أن تحول دون ما سيأتي من أقوال وأفعال • ولكننا ما كدنا نعود الى قراءة الملاحظات التي جمعها مسيو برنار لوروا (١) حتى وقعنا في احداها على هذا التعبر نفسه اذ يقول صاحبها: « كنت أشهد أعمالي ، وكانت ضرورية لا مناص منها » • فليت شعرى هل ثمة وهم يعادل هذا الوهم في ثبات معالمه على هذا النعو الواضح ! ولا يجب أن نشمل بالتعرف الكاذب بعض الأوهام التي تشبهه ببعض السمات ، لكنها تختلف عنه في مظهرها العام ، فقد وصف مسيو أرنو في عام ١٨٩٦ حالة ملحوظة كان يدرسها منذ ثلاث سنين ، فقال : كان الشخص خلال هذه السنين الثلاث يعاني وهم التعرف الكاذب ، أو يعتقد أنه يعانيه ، فكان يخيل اليه أنه يعيش حياته كلها مرة ثانية (٢) • وليست هذه العالة بالوحيدة •

<sup>(</sup>١) وهم التصرف الكاذب ص ١٧٦ .

<sup>(</sup>٢) آرنو : حالة وهم : « المرئي من قبل » الحوليات الطبية

ففي اعتقادنا أنه يجب تقريبها من حالة سابقة درسها بيك (١) ومن ملاحظة لاحظها كربلن (٢) وكذلك ملاحظة فوريل (٣) واذا قرأنا هذه الملاحظات شعرنا بأنها تتعدث عن شيء يختلف عن التعرف الكاذب، فليس الأمر فيها أمر شعور مباغت قصير يدهش بغرابته، حتى أن الشخص يرى أن ما يشعر به أمر عادي سليم، بل انه ليحتاج أحيانا الى هذا الشعور، فيسعى اليه اذا أعوزه، ويظنه عدا ذلك أكثر استمرارا مما هو في الواقع عدا ذلك أكثر استمرارا مما هو في الواقع و

واذا أنعمنا النظر في هذه الملاحظات اكتشفنا وجود اختلافات أخرى عميقة غاية العمق و فالذكرى الوهمية في التعرف الكاذب لا تكون أبدا معدودة في نقطة من الماضي ، بل تشغل ماضيا غير معين ، تشغل الماضي على وجه العموم و أما هنا فان الاشخاص يروون لك تجاربهم السابقة المزعومة بتواريخ معدودة في معظم الأحيان و فهم فريسة وهم ذاكري حقيقي و يجب أن نلاحظ الى ذلك ، ان أولئك جميعا ذوو لوثة ، فالشخص الذي تحدث عنه بيك ،

<sup>(</sup>١) مجلة الطب العقلي ، جح ١٨٧٦ ، ص ٢٨ه ــ ٧٤ .

<sup>(</sup>٢) مجلة الطب العقلي ، جح ١٨ ، ١٨٨٧ ، ٢٨ .

<sup>(</sup>٣) فوريل : الذاكرة وامراضها ص } ١٥٥٠ .

وأولئك الذين تحدث عنهم فوريل وأرنو قد تملكتهم أفكار الاضطهاد الهذيانية ، والشخص الذي تحدث عنه كربلن شخص موسوس،موهوم السمع والبصر ولعل من الواجب أن نقرب اختلال هؤلاء المعلمي من الاختلال الذي وصفه كوريا تحت اسم « بارامنزيا التكرار » والذي أسماه بيك نفسه ، في بحث أحدث باسم « شكل جديد من البارامنزيا » فالشخص في باسم « شكل جديد من البارامنزيا » فالشخص في عدة مرات \* وهذا هو يعينه الوهم الذي يتوهمه مريض آرنو

وهناك مسألة أدق من هذه أثارتها دراسات بيير جانية في الوهن النفسي ، يرى جانيه ، خلافا لمعظم المؤلفين ، أن التعرف الكاذب حالة مرضية واضحة ، نادرة الى حد ما ، غامضة وغير متميزة على أي حال (١) ، وان من التسرع الشديد أن نعتبره وهما خاصا بالذاكرة ، وأن المسألة في الواقع مسألة اختلال أعم ، تضعف فيه لدى المريض « وظيفة الواقع » ، فلا يقوى على أن يحيط بالراهن احاطة

<sup>(</sup>۱) ببير جانيه " « امراض الحصار والوهن النفسي » ج۱ ص ۲۸۷ .

كاملة ، ولا يستطيع أن يقول على وجه الدقة أهذا من العاضر أم من الماضي أم من المستقبل أيضا ، وانما يقرر انه من الماضي بتأثير الأسئلة التي تلقى عليه • أما ان الوهن النفسي الذي تعمق جانيه دراسته كثيرا ، تربة يمكن أن تنبت فيها طائفة من الامراض ، من بينها التعرف الكاذب ، فليس من ينكر عليه ذلك • بل لن ننكر أيضا صفة الوهن النفسي الذي يتصف به التعرف الكاذب •

ولكن لا شيء يبرهن على أن هذه الظاهرة حين تكون واضعة كاملة ، منحلة بوضوح الى ادراك وذكرى ، وحين تقع الأناس ليس فيهم أي مرض آخر ، لا شيء يبرهن على أن لها نفس البنية الداخلية لتلك التي ترتسم في صورة غامضة على حالة اتجاه أو امكان لا أكثر ، لدى أشخاص تتجلى فيهم طائفة من أعراض الوهن النفسي •

ولنفرض في الواقع أن التعرف الكاذب ، بالمعنى الأصلي للكلمة \_ وهو دائما اضطراب عارض لا خطر له \_ وسيلة ابتدعتها الطبيعة حتى تحصر في نقطة معينة ، وتقصر على بضع لعظات ، وتجعل سهل الشفاء ، عجزا لو أصاب مجموع العياة

النفسية لكان هو الوهن النفسي • اذا تصورنا ذلك وجب أن نتوقع لهذا التركيز في نقطة واحدة أن يهب للحالة النفسية الناتجة من الدقة والتعقد والفردية بوجه خاص ، ما ليس لها عند المرضى بالوهن النفسي عامة ، أن يهب لها من ذلك ما يقلب المعبز الأساسي المصابة به الى تعرف كاذب ، أو الى أية ظاهرة أخرى مرضية أو غير عادية •

وقد يكون لهذا الوهم وجود نفسى متميز ، خلافًا لما هو الأمر عند المرض بالوهن النفسي • واذا كنا ، من جهة أخرى ، لا نرفض شيئا مما يقال لنا عن هذا الوهم لدى المرضى بالوهن النفسي، ، فان ذلك لا يمنع من أن نتساءل : لماذا وكيف كان الشعور « بالمرئى من قبل » \_ وهو كثير فيما نعتقد \_ يظهر على وجه أخص في الحالات التي يقررون فيها تقريرا واضعا وجود ادراك حاضر وادراك ماض هو هذا الادراك العاضر عينه • ولا يجب أن ننسى أن كثرا ممن درسوا التعرف الكاذب مثل: ( جنسن، كريبلن ، بوناتيلي ، ساندر ، أنجل ، وغيرهم ) كانوا يمانونه هم أنفسهم ، فلم يقتصروا على جمع ملاحظات ، بل سجلوا ما كانوا يشعرون به تسجيل العالم المعترف • وقد اتفق هؤلاء جميعا على

وصف العادثة كأنها استئناف واضع للماضي كأنها حادثة ثنائية \_ ادراك من جهة ، وذكرى من جهة أخرى \_ لا حادثة ذات وجه واحد \* لا حالة يظهر فيها الواقع في الفضاء فعسب ، منفصلا عن الزمان ، ذكرى أو ادراكا على السواء \* وهكذا فاننا بدون أن نضعي بشيء مما أطلعنا عليه بيير جانيه بصدد المرض بالوهن النفسي ، ينبغي أن نبعث عن تفسير خاص لظاهرة التعرف الكاذب بالمعنى الأصلى للكلمة \* فاين نجد هذا التفسي ؟

ربما قلنا لأول مرة ، بأن التمرف الكاذب ينشأ عن التوحيد بين الادراك العالمي وبين ادراك سابق يشبهه فعلا بمضمونه ، أو يشبهه بلونه الماطفي على أقل تقدير • وهذا ما يراه عدد من المؤلفين • فبعضهم أرجمع الادراك السابق الى اليقظة (ساندر (۱) ، هوف دنج (۲) ، لولوران «۳» ،

<sup>(</sup>۱) مجلة الطب العقلي حج } ٠ ١٨٧٤ ص ١٢٢ـ٢٥٣ .

<sup>(</sup>٢) هومدنج : علم النفس َّص ١٦٦ـــ١٦٧ .

 <sup>(</sup>٣) لولوران : في البارامنزيا : المجلة الفلسفية مج ٣٧ ٠
 ١٨٩٤ ص ٢٠٠٨ ٠

بوردون (۱) ، بيلوجو (۲) ، و بعضهم أرجعه الى المعلم (جيمس سلمي (۳) . لابي (٤) ، وغيرهما ) وقال جراسه (٥) : سواء أرددناه الى العلم أم الى الميقظة ، فهو راجع الى اللاشعور على أي حال وهكذا يلاحظ هؤلاء المؤلفون أن شمة تذكرا غامضا أو ناقصا لذكرى حقيقية ، سواء أكانت ذكرى شيء رأيناه أم ذكرى شيء تغيلناه .

ويمكن أن يقبل هذا الرأي ضمن العدود التي يعصره فيها كثير من المؤلفين الذين يرونه • فهو ينطبق ، في الواقع ، على ظاهرة تشب التعرف الكاذب من بعض الجوانب • فقد اتفق لكل منا أن تساءل لدى رؤيته مشهدا جديدا : ترى ألم أر هذا من قبل ؟ حتى اذا فكر تبين له أنه قد شهد ذات يوم شيئا مشابها يشترك مع التجربة العالية ببعض

 <sup>(</sup>۱) بوردون : في تصرف حوادث جديدة المجلة الفلسفية
 حج ٢٦٠ ٢٦٠ ص ١٨٩٢ .

 <sup>(</sup>۲) بیلوجو ، « حالة بارلمنزیا » المجلة الفلسفیة ہج ۳۱ ،
 ۱۸۹۳ ص ۲۲۹ – ۱۳۱ ،

<sup>(</sup>٢) ج سوني: او هام الحواس والفكر حس ١٩٨٠ -

<sup>(</sup>٤) لابي : مذكرة عن البرانزيا ص ٢٥١ - ٣٥٢ ،

<sup>(</sup>٥) جراسية : الاحساس بالمرئي من قبل ص ١٧-٢٧ .

السمات و الا أن هذه الظاهرة تغتلف عن ظاهرة التعرف الكاذب كل الاختلاف • فان التجربتين تبدوان في التعرف الكاذب تجربة واحدة تماسا ، ونشعر أثناء ذلك بأننا لا نستطيع ، مهما فكرنا ، أن نرد هذه الوحدة الى تشابه غامض ، لأننا لسنا بازاء شيء رأيناه من قبل ، بل عشناه من قيل أيضا • فنعن نعسب أننا نستأنف استئنافا كاملا دقيقة أو بضع دقائق من حياتنا الماضية بكاسل مضمونها التصوري والانعالي والعلمي وقد ذكر كربلن ، الذي ألح على هذا الفرق الأول ، فرقا آخر أيضا - فقال ان وهم التعرف الكاذب ينصب على الشخص فورا ، ويغادره فورا كذلك ، مخلفا وراءه شعورا بعلم • ولا نرى شيئًا من هذا في ذلك الخلط ، البطيء بعض البطء ، بين تجربة حالية وبين تجربة ماضية تشبهها • أضف الى ذلك ( ولعل هذا هو الأمر الجوهري) ان هذا الخلط خطأ كغيره من الاخطاء ، أي ظاهرة ميدانها العقل وحده ٠ على حين أن التعرف الكاذب يهز الشخصية بكاملها. فيعنى العاطفة والارادة كما يعنى العقل والشخص الذي يعانيه يتملكه انفعال من نوع خاص ، فيشعر كأنه أصبح غريبا عن نفسه . وكأنه أصبح آلة .

اننا هنا بصدد وهم يضم عناصر متعددة وينظمها في أثر واحد بسيط ذي فردية نفسية حقيقية ·

فما هو مركز هذا الوهم ؟ أهو تصور ؟ أم هو انفعال ؟ أم هو حالة ارادية ؟ فأما الرأي الأول فهو رأي النظريات التي تفسر التعرف الكاذب بصورة تنشأ أثناء الادراك أو قبله يقليل ثم ما تلبث أن تنقذف الى الماضي • ولكي يعللوا هذه الصدورة افترضوا أولا أن الدماغ (1) مزدوج ، وأنه يولد في الوقت الواحد ادراكين اثنين ، قد يتخلف أحدهما عن الآخر في بعض الحالات ، فنحسه ذكرى لفرط ضعفه ( فيجان ، جنسن ) •

وقد تحدث فوييه أيضا عن فقدان التساير والمعبة في المراكز العصبية ، الذي ينشأ عنه ازدواج في الادراك ، وقال أن هذا ظاهرة مرضية من صدى وتكرار داخلي • الا أن علم النفس يحاول اليوم (٢) أن يستغني عن هذه المخططات التشريحية ، وقد أهمل فرض الثنائية الدماغية اهمالا تاما •

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ١٠٧ .

 <sup>(</sup>۲) الذاكرة وتعرف الذكر يأتي ، حجلة العالمين ، ۱۸۸۰ حج
 ۷۰ ص ۱۰۶ .

ويبقى اذن أن تكون الصورة الثانية ناشئة عن الادراك نفسه وهذا رأي أنجل الذي قال أنه يجب التمييز، في كل ادراك، بين جانبين: أولهما الانطباع المخام الذي يسقط على الشعور، وثانيهما ادراك الفكر لهذا الانطباع وهذان الأمران يتمان في العادة مما، ويغشى أحدهما الآخر، الا أنه قد يتخلف الثاني قليلا، فيتبع ذلك ازدواج في الصورة بسبب التعرف الكاذب وسبب التعرف الكاذب

ويرى بييرون مثل هـذا الرأي · امـا لالاند فيقول: ان المشهد يمكن أن يحدث فينا انطباعـا أول ، أنيا ، لا نكاد نشعر به ، ثم يعقب ذلك ذهول يدوم بضع ثوان ، وبعد ذلك يتم الادراك العادي ، فاذا عاد الينا الانطباع الأول في هذه اللعظة الاخيرة، كان لنا بمثابة ذكرى غامضة غير معينة في الزمان ، فوقعنـا في التعرف الكـاذب · وأيد هـذا الرأي أرنو (1) ·

وعرض ميرز تأويلا لا يقل عن هذا براعة . وهو قائم على التفريق بين الأنا الشاعرة والأنا

<sup>(</sup>۱) برجسون : الطاقة الروحية ص ۱۰۸ .

المقيمة تعت عتبة الشعور ، فقال : ان الأنا الأولى لا تتلقى من المشهد المدي تشهده الا انطباعا اجماليا . تتأخر تفصيلاته دائما عن تفصيلات المنبه المخارجي ، وتكون الأنا الثانية أثناء ذلك قد أخذت تلتقط صور هذه التفصيلات على الفور • فهذه الأنا الاخيرة تسبق الشعور اذن ، فاذا ظهرت له فجأة .كانت تقدم ذكرىما هو مشغول بادراكه (١) •

ولقد وقف لومتر موقفا وسطا بين موقف لالاند وموقف ميرز • وكان دوجا قد قال قبل ميرز بفرضية ازدواج في الشخصية • وأخيرا فان ريبو ، منف فترة طويلة ، قد دعم الرأي القائل بوجود صورتين، اذ افترض نوعا من التوهم يعقب الادراك ، ويكون أقوى منه فيقذف الوهم بالادراك الى وراء ، ويدعه كالذكريات •

ليس بمقدورنا أن نتعمق في فعص كل واحدة من هذه النظريات التعمق الذي تقتضيه ، ونكتفي بأن نقول: اننا نسلم بمبدنها ، ونؤمن بأن التعرف الكاذب يتطلب بالفعل ، وجود صورتين في الشعور

 <sup>(</sup>۱) يبترز : الانا تحت الشعورية . چيعية البحوث الروحية حج ۱۸۹۰ ، ص ۳۶۲ .

احداهما نسخة عن الأخرى • رلكن الصعوبة الكبري في اعتقادنا هي أن نعرف . في وقت واحد . لماذا تقذف احدى الصورتين في الماضي ، ولماذا يستمر الوهم ؟ انكم حين تفترضون الصورة المتذوفة في الماضي سابقة على الصورة المعدودة في العاضر . وتعدونها ادراكا أول أقل شدة أو أقل انتباها أو أقل شعورا من الادراك العاضي ، فانكم تعاولون حقا أن تفهمونا لم تتخذ الصورة شكل ذكرى . ولكنا لن نكون عندئذ الا بصدد ذكرى لعظة معينة من الادراك ، والوهم على هذا الاساس لن يستمر ولن يتجدد خلال الادراك كله • أما اذا قلتهم ان الصورتين تتكونان معا ، أمكننا أن نفهم عندئه استمرار الوهم ، ولكن انقذاف احدى الصورتين الى الماضي يبقى عندئذ بدون تفسير • هذا الى أنه من المشكوك فيه أن تكون أية فرضية من هاتين الفرضيتين ، حتى الأولى منهما ، قادرة على أن تفسر فعلا هذا الانقذاف ، ومن المشكوك فيه أيضا أن يكون ضعف الادراك أو كونه لا شوريا كافيـــا لابرازه في صورة ذكر ٠ ومهما يكن من أمر فان النظرية التي تتناول مسألة التعرف الكاذب لا بد أن يتحقق فيها هذان الشرطان اللذان ذكرناهما ، وفي اعتقادنا ان (١) هذين الشرطين لن يجتمعا ما لم نتعمق طبيعة التعرف العادي من وجهـة النظر النفسية المحضة -

ولا بد لنا من التقصي عن أصل هذه الظاهرة في نطاق العمل ، لا في نطاق العاطفة ، ولا في نطاق التصور وذلكم همو في الواقع اتجاه أحدث النظريات في التعرف الكاذب وقد أشرنا قديما ، منذ سنين طويلة ، الى ضرورة تمييز درجات مختلفة في توتر العياة النفسية ، وقلنا أن النفس يزداد توازنها بنسبة ما يزداد اتجاهها الى العمل ، ويزداد ترنعها بنسبة ما تزداد ارتخاء كما لو كانت تعلم ، وأن بين هذين المستويين الاقصيين ، مستوى العمل ومستوى العمل ، مستويات وسيطة ، هي درجات هابطة سن الانتباء الى العياة ، والتلاؤم مع الواقع (٢) .

وقد قبلت أراؤنا يومند في شيء من التحفظ . وحكم عليها بعضهم بأنها أراء غريبة مفارقــة .

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ١١١ .

<sup>(</sup>٢) برجسون : المادة والذاكرة ص ١٨١ .

لأنها كانت في الواقع ، تصطدم بنظريات قبلها الناس ، أعنى كانت تصطدم بالمفهوم الذرى للعياة النفسية • ولكن علم النفس أصبح يقترب منها شيئا بعد شيء ، ولا سيما منذ توصل بير جانيه ، من جهته ، و بطرق أخرى ، الى نتائج تتفق مع نتائجنا كل الاتفاق • ولذلك أخذوا يبحثون عن أصل التعرف الكاذب في نوع من الهبوط في التوتر النفسى • فأما بير جانيه فرأى أن الهبوط يسبب الظاهرة مباشرة ، وذلك بانقاصه الجهد التركيبي الذي يصاحب الادراك العادي ، فيأخه الادراك العادى عندئذ شكل ذكرى غامضة ، أو شكل حلم ، وأن ليس ههنا الا مظهر من مظاهر الشعور بعدم التمام ، هذا الشعور الذي درسه بير جانيه دراسة أصيلة : فالشخص يشعر بأن الشيء غير واقعيى تماما ، فتراه يعتار لا يدري أهو بازاء حاضر ، أم ماض ، أم مستقبل •

وقد أخذ ليون كندبرج بهذه الفكرة القائلة بنقصان الجهد التركيبي ، ووسعها ، وحاول هيمانس من جهة أخرى أن يبين كيف أن هبرط الطاقة النفسية يمكن أن يبدل وجه معيطنا المعتاد ، ويخلع على ما يجري في هذا المعيط صورة المرئي

من قبل - قال : « اننا حين لا نرجع الا ترجيعا خافتا صدى الترابطات التي يوقظها فينا المعيط باطراد ، يعصل نفس ما يعصل في العالات التي نرى فيها من جديد ، بعد سنين عديدة ، أماكن وأشياء رأيناها من قبل ، ونسمع فيها من جديد ألحانا سمعناها من قبل لكننا نسيناها منذ زمان طويل (1) •

ولما كنا قد تعودنا في هذه العالات أن نفسر ضعف اندفاعة الترابطات بأنها علامة تجارب سابقة تتصل بنفس أشياء اللحظة العاضرة ، لذلك كنا في العالات الأخرى أيضا ، أي حين لا يطلق فينا المعيط المعتاد ، لنقص في قوتنا النفسية ، الاصدى ضئيلا ، نشعر أن هذا المعيط تكرار دقيق لعوادث شخصية ، ولظروف مستمدة من قرار ماض غائم (٢) » وأخيرا، في دراسة عميقة تنطوي في صورة ملاحظة ذاتية في دراسة عميقة تنطوي في صورة ملاحظة ذاتية على تحليل من أعمق التحليلات التي ظهرت بصدد التعرف الكاذب ، فسر درومار ، وأبيس ، هذه

<sup>(</sup>١) برحسون : الطاقة الروحية ص ١١٢ ،

<sup>(</sup>۲) هيمانسي : المجلة النفسيــة مج ۲۷ ، ۱۹۰۶ ، من ۲۷ . س

الظاهرة بنتص في الاشتداد الانتباهي . يؤدي الى انقطاع بين الحياة النفسية العليا ، والحياة النفسية الدنيا • فالأولى اذ تعمل بوقتها بدون معونة الثانية ، تدرك الشيء ادراكا آليا . والثانية تنصرف بكاملها الى تأمل الصورة التي التقطتها الأولى بدلا من أن تنظر الى الشيء ذاته •

ورأينا في هذين الرايين ما قلناه فيما سبقهما من آراء ، من أننا نسلم بمبدئهما • فالواقع أن هبوط العياة النفسية بوجه عام هو الاصل الاول للتعرف الكاذب • ولكن النقطة الصعبة هي أن تعدد هذه الصورة الخاصة التي يتخذها عدم الانتباه الي العياة ، وأن نعرف أيضا لماذا كانت تجعلنا نحسب العاضر تكرارا للماضى • حقا أن مجرد الارتغاء فى الجهد التركيبي الذي يقتضيه الادراك يخلع على الواقع مظهر الحلم • ولكن لماذا يظهر هذا الحلم كأنه تكرار تام لدقيقة عشناها من قبل ؟ هب العياة النفسية العليا تضيف انتباهها الى ذلك الادراك غير المنتبه • ان ما سيحصل حينذاك هو أننا سنكون بازاء ذكرى متأملة في انتباه • لا بازاء ادراك مشفوع بذكرى • هذا وان كل ما يمكن أن يفعله الكسل الذي يصيب الذاكرة الترابطية ، كالكسل

الذي افترضه مسانس ، هو أن يجمل تعرف المحيط شاقا ٠ وشتان بين مألوف يصعب تعرفه ، وبين ذكرى تحربة سابقة معدودة ، مماثلية للتحربة الحالية من كل النقاط • والغلاصة يبدو أنه لا يد أن نمزج هذا المذهب الأخر في التعليل بالمذهب الأول ، وأن نسلم بأن التمرف الكاذب يرجم في الوقت نفسه الى نقصان في التوتر النفسي والى ازدواج في الصورة ، وأن نبحث بعد ذلك عما يجب أن يكون هذا النقصان حتى ينتج الازدواج . وعما يجب أن يكون هذا الازدواج اذا كان تعبيرا عن نقصان فحسب - على أننا لن نحاول أن نقرب الطريقتين احداهما من الأخرى تقريبا مصطنعا -وفي اعتقادنا أن التقريب يتم من تلقاء ذاتـــه اذا نحن تعمقنا آلية الذاكرة في الاتجاهين المشار النفيا وووو

و بعد أن يورد برجسون ملاحظة بشأن الوقائع النفسية المرضية ، أو غير السوية يعترف أن الرأي، حتى في صورته هذه ، لا يزال من العموم بحيث لا يفيد في التفسيرات النفسية التفصيلية \* غير أنه ، على الأقل ، يشير الى الطريق الواجب اتباعه في البحث عن التفسير \* فاذا سلمنا به لم يبق مجال

للبحث ، وراء الحادثة المرضية أو غير السوية التي تتجلى بصفات خاصة ، عن سبب فاعل ينتجها ، فهذه العادثة ، رغم كل المظاهر ، ليس فيها شيء من ايجاب ولا من جدة ، وهي تتم في الحالات السليمة نفسها ، وانما يمنعها هنالك من الظهور في اللحظة التي تشاؤها جهاز من تلك الاجهزة المضادة، العاملة باستمرار ، التي تضمن الانتباه الى العياة (1) .

وذلك أن الحياة النفسية السليمة ، على نحو ما نتصورها ، هي مجموعة من الوظائف ، لكل منها جهاز خاص و كل جهاز من هذه الاجهزة ، اذا ترك وشأنه ، أدى الى طائفة من النتائج غير المفيدة أو المؤذية التي تشوش الاجهزة الأخرى ، وتربك توازننا الحركي ، أي تربك تلاؤمنا مع الواقع تلاؤما مستمرا متجددا و الا أن عمل الحذف والتصحيح والتنظيم لا ينقطع ، وبه انما تتم لنا العافية النفسية و

واذا ضعف هذا العمل ، ظهرت أعراض معينة ،

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ١١٦ .

نحسب أنها وجدت عندئذ ، في حين أنها كانت دائما موجودة ، أو على الأقل كان يمكن أن تكون موجودة لو ترك العبل على الغارب • صحيح أن من الطبيعي أن يلتفت نظر الباحث الى الطايع النوعى للعوادث المرضية - فلما كانت هذه الظاهرات معقدة ، وكان يتجلى في تعقدها مع ذلك شيء من الترتيب ، كان طبيعيا أن يردها لأول وهلة الى مسبب فاعل ، قادر أن ينظم عناصرها • ولكن لئن كان المرض ، في ميدان الروح ، عاجزا عن خلق شيء ما ، فما هو الا توقيف أو تبطئة لبعض الاجهزة التي كانت تمنع غيرها ، في العالات السوية ، من أن تؤدى كل ما تستطيع تأديته • وعلى هذا الاساس فلن تكون المهمة الرئيسية التي تقع على عاتق علم النفس أن يقول لماذا تحصل هذه الظاهرات المعينة في المريض ، بل لماذا لا تلاحظ في الانسان السليم ؟

ومن الملاحظ أن برجسون يمضي في تعليسل ظاهرات العلم الذي يرى أنه يعاكي الجنون العقلي من كل النقاط ، فأنه ليمكن أن نطبق ظاهرات العلم على كثير من ظواهر الجنون ، وليست مفاهيم التعرف الكاذب سوى واحدة من هذه الظاهرات غير السوية ، كونه يعود الى ضعف موقت في الانتباه

العام الى العياة (١) • اذ ينعرف الشعور عن اتجاهه الطبيعي ، ويلهو بالنظر فيما ليس يفيده أن ينظر فيــه •

والتعرف الكاذب باعتقاد برجسون من ضمين أشكال عدم الانتباء الى العياة ، وأقلها ضررا ، باعتبار ان الضعف المستمر في الانتباء الأساسي يتجلى باضطرابات نفسية عميقة ودائمة ، ولكن قد يحتفظ هذا الانتباء بشدته العادية ، ثم يتجلى ضعفه على نحو آخر كأن يتوقف عن العمل لحظة يسيرة جدا من حين الى حين فمتى حصل التوقف ، وصل التذكر الى الشعور ، وغشاء بضع لحظات ، ثم ما لبث أن ارتد كما ترتد الموجة (٢) .

ولنختم بحثنا هذا بفرضية أخيرة أوجستموها من أوله - ما دام عدم الانتباه الى الحياة يمكن أن يتخذ صورتين تتفاوتان فداحة ، أفلا يكون مسن حقنا أن نفترض أن الصورة الأولى ، الاقل فداحة ، هي وسيلة للوقاية من الثانية ، وأنه حيث يكون هنالك نقص في الانتباء يخشى أن يتجلى في انتقال

<sup>(</sup>١) برجسون : الطاقة الروحية ص ١٣٤ .

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ص ۱۳۸ ،

حاسم من حالة اليقظة الى حالة العلم ، يبادر الشعور الى حصر الأذى في بضع نقط معينة يهيء فيها للانتباه وقفات قصيرة ، فيستطيع الانتباء أن يظل ، في كل ما تبقى من وقت ، متصلا بالواقع ؟ أن بعض الحالات الواضعة من التعرف الكاذب تؤيد هذه الفرضية ، فيحس المريض ، لأول وهلة ، بالانفصال عن كل شيء ، كأنه في حلم ، فاذا وصل الى التعرف الكاذب ، بدأ بالعودة الى ذاته فورا -

فلعل هذا الاضطراب في الارادة هو الذي يعدث التعرف الكاذب - لعله سببه الأصلي - أما السبب القريب فيجب أن نبعث عنه في غير ذلك ، يجب أن نبعث عنه في عبر ذلك ، يجب أن المعرف الكاذب ينشأ عن الاشتغال الطبيعي لهاتين الوظيفتين اذا تركتا وشأنهما ، ولسولا أن الارادة ، الموجهة نعو العمل بدون انقطاع ، تعول دون ارتداد العاضر الى ذاته ، وذلك بدفعه أبدا الى أمام ، لعصل التعرف الكاذب في كل لعظة - أن و ثبة الشعور التي تتجلى بها و ثبة العياة تند ببساطتها عن التعليل - الا أنه يمكننا على الاقل أن ندرس ، عن التعليل - الا أنه يمكننا على الاقل أن ندرس ،

العركي الذي استقام لها الى ذلكِ العين ، فنعلل بذلك مظهرا تتراءى ماهيتها من خلاله •

## برجسون وتولد المادة العنصري:

في نهاية دراستنا لأعمال الفيلسوف الكبر هنري برجسون لا بد لنا من تقديم رأيه حول تولد المادة العنصري الذي أخذناه من كتابه « التطور الخلاق » تعميما للفائدة ، يقول : لنتصور اناء ممتلئا من البخار المتوتر توترا شديدا ، ولنتصور في جوانب هذا الاناء ثغرات يتفجر منها البخار دفعات متتالية في الفضاء، ثم لا تلبث كل دفعة أن تتحول في معظمها، الى قطرات ماء تتساقط • فههذا التعول وههذا التساقط يمثلان مجرد فقدان شيء: كالانقطاع، أو العجز ، وما أشبه • لكن جزءا صغيرا من هذا البخار الذي لم يكمل صعوده يظل صاعدا وجاهدا في رفع القطرات المتساقطة ، أو في مقاومة سقوطها، على الأقل -

وعلى هذه الصورة يجب أن تثب ، بلا انقطاع ، من مستودع حياة عظيم دفعات تشكل كل منها عالما بتساقطها ، فتطور الأنواع العية في داخل هذا العالم

يمثل ما تبقى من الاتجاه الاول للدفعة الأصلية ، ومن وثبة تستمر ماضية في اتجاه معاكس لاتجاه المادة • غير أن هذه المقارنة لا تطابق الواقع كل المطابقة ، ولا تقدم لنا منه سوى صورة متضائلة ، وقد تكون خادعة ، لأن الثفرة في جانب الاناء ، ودفعه البخار ، ومقاومة القطرات المتساقطة ، تتحدد لزوما ، اثما خلق عالم ، فهو فعل حر ، وأما العياة في داخل العالم المادي ، فانها تشترك في هذه الحرية • لنتصور بالأحرى حركة كحركة ذراع ترتفع ، ثم لنفرض أن هذا الذراع ، وقد تركت لذاتها ، تعود الى السقوط ، ومع ذلك ، يتبقى فيها شيء من الارادة التي حركتها يحاول رفعها مجددا: أن صورة حركة خلاقة تتقهقر مثل هذه الصورة تمثل لنسا المادة تمثيلا أدق ، وترينا ما يتبقى ، في النشاط العيوى، من الحركة المباشرة ضمن الحركة المعاكسة، أى انها ترينا واقعا يستمر في تقدمه عبر واقهم يتقهقر ٠

و تظل فكرة الغلق مبهمة في خاطرنا طالما افتكرنا في أشياء تنخلق وفي شيء يتخلنق ، كما نصنع عادة واضطرارا ، لأن عقلنا هو قوة عملية ، في الاساس ، معدة لأن تصور لنا أشياء وحالات بدلا من تغيرات و أفعال • غير أن الاشياء و العالات ليس سوى نظرات يلقيها عقلنا على الصرورة · ليس ، ثمة ، أشباء ، بل أعمال فحسب • حينما أنظر الى العالم الـذي نعيش فيه أن أن التطور الألى ، والمعدد تعديدا دقيقاً ، الذي يتطوره هذا الكل المتلاحم هو عمل يتقهقر ، وان القوى غير القابلة للارتقاب التي تمثلها العياة فيه ، وهي قوى يمكنها أن تتابع في شكل حركات غير مرتقبة أيضا ، تدل على عمل يتحقق • ثم يمكنني أن أعتقد أن العوالم الأخرى تشبه عالمنا ، وأن الأمور تجرى فيها كما تجرى في عالمنا • غير أنى أعلم أن هذه العوالم لم تتكون في زمن واحد ، لأنني ألاحظ ، في يومنا هذا ، مجرات في طريق التكتل • إن يكن ذات النوع من العمل يتعقق في كل مكان ، اما تقهقرا ، واما تجددا ، فاني أعبر عن هذه المشابهة حينما أتكلم عن مركز تتفجر منه العوالم كما تتفجر الأسهم النارية من ضمة هائلة \_ شرط ألا أجعل من هذا المركز شيئا ، بل تفجرا متتابعا \_ ثم ، لو جاز لنا أن نحدد الله بمثل هذا التحديد ، لما كان شيء جامد في الله ، بل حياة مستمرة ، وعمل ، وحرية ٠

رلما كانت العياة سرا ، لأننا نختبرها في داخلنا

حالما نعمل بحرية • أن تستطيع أشياء جديدة أن نضاف الى الاشياء الموجودة ، هذا زعم باطل ، بلا شك ، لأن الشيء ينجم عن تجميد يقوم به عقلنا ، ولأنه لا توجد أشياء أخرى غير الاشياء التي أقامها عقلنا ، فالكلام عن أشياء تخلق يعنى أن المقل يصنع أكثر مما يستطيع أن يصنع ، وهذا كـلام متناقض ، وتصور فارغ وباطل • أما أن يتضخم العمل في تقدمه ، و أن يخلق تباعا و هو يتقدم ، هذا ما يتحققه كل واحد منا حينما ينظر الى نفسه وهو يعمل • يقيم عقلنا الاشياء باقتطاعها ، في لعظة من اللعظات ، اقتطاعا حاليا من مد متدفق ، وإن ما نظنه سرا حينما نقابل بين الاشياء المقتطعة يصبح واضعا حينما لا ننظر الا الى هذا المد بجملت بتراجع عقلنا ، حاثرا ، أمام تشابك بنيته عضوية ما ، وأمام العدد الهائل من التحليلات والتركيبات المتداخلة التي تفرضها • أن تستطيع قوى طبيعية وكيماوية أن تصنع هذه المعجزة بمجرد تفاعلها ، فهذا ما يصعب علينا اعتقاده • نخطىء حينما نتصور ، تصورا مجمدا ، جزيات مادية جاهـزة يضاف بعضها الى بعض ، وحينما نتصور كذلك تصورا مجمدا ، سببا خارجيا ينظمها تنظيما حاذقا - فالعياة هي ، بالعقيقة ، حركة ، والمادة هي حركة معاكسة ، وكل حركة منهما هي حركة بسيطة : ان المادة التي تشكل عالما تمثل مدا غير مجزأ ، وكذلك العياة التي تجتازها وتقتطع منها كائنات حيدة ، تمثل فعسلا غير مجزأ ، فكأنما يوجد بين هذين التيارين نوع من التعايش السلمي نسميه تنظيماً • يأخذ هذا التنظيم أمام حواسنا وفهمنا شكل أجزاء منفصلة بعضها عن بعض في الزمان والمكان • اننا نغض الطرف عن وحدة الاندفاع الذي يجتاز الأجيال ويربط الافسراد بالافسراد ، والانسواع بالأنواع ، ويجعل من سلسلة الاحياء جميعا موجة هائلة واحدة تطغى على المادة ، وعلاوة على ذلك ، يظهر لنا كل فرد كمجموعة أجزاء وكمجموعة أفعال معا

والسبب يعود الى بنية فهمنا المعد لأن يؤثر في المادة من الخارج ولا يتمكن من ذلك الا بلجوئه الى أن يقتطع من مد الواقع اقتطاعات يصبح كل منها ، في تجمده ، قابلا لتجزئة لا حد لها \* لا يرى ادراكنا في بنية عضوية سوى أجزاء مضافة الى أجــزاء ، لذلك لا يجد أمامه سوى طريقتين للتفسير وعليه أن يختار احداهما : فاما أن يعتبر هذا التنظيم

المعقد أشد التعقيد حشدا اتفاقيا ، أو أن يرده إلى مفعول قوةخارجية غامضة عملت على جمع عناصره٠ غير أن أدراكنا هو ذاته مصدر هذا التعقيد وهذا النموض • يجب علينا بدلا من أن ثرى بنظر فهمنا الذي لا يدرك سوى الشيء الجاهز ، والذي لا ينظر الا من الخارج ، أن نرى ينظر روحنا ، هذه المقدرة النظرية الملازمة لمقدرة العمل ، والنابعة من التواء الارادة على ذاتها • حينتُذ ، كل شيء يعود الى العركة ويتفسر بالعركة ، وحينئذ ، حيث كان فهمنا يرينا أجزاء لا يحصى عددها ، ونظاما بالغ الحدق ، لأن هذا الفهم كان ينظر الى العمل الجاري نظره الى شيء مجمد ، نلمح ثمة تطورا بسيطا ، وعملا يتكون عبر عمل من ذات النوع ينحل ، كما يشق السهم الناري طريقه عبر العطام المتساقط من الأسهم النارية الهامدة •

« تم الكتاب α

## الفهسرس

| 0   | المقدمسة                    |
|-----|-----------------------------|
| 1   | ولادة هنري برجسون           |
| ۲.  | آثار برجسون ومؤلفاته        |
| 77  | هنري برجسون والحياة والشعور |
| ٣٨  | برجسون والجهد العقلي        |
| 00  | برجسون والدماغ والفكر       |
| 77  | برجسون والمادة والروح       |
| ٧٨  | برجسون والديبوبسة           |
| ٨٨  | الكيف والديمومة عند برجسون  |
| ٩.٨ | برجسون والحريسة             |
| . 1 | برجسون واكتشاف الحرية       |
| 1 { | حرية الطمأنينة عند برجسون   |
| 11  | برجسون والصونية المسيحية    |
| 44  | التصرف الكاذب عند برجسون    |
| o.  | برجسون وتولد المادة العنصري |